








Date con la ciencia

 
Nerliny Carucí

Guillermo Barreto



Date con la ciencia 

Autores
Nerliny Carucí

Guillermo Barreto

Ediciones Mincyt

Ministerio del Poder Popular para Ciencia y Tecnología (Mincyt)
Descargue gratuitamente nuestras publicaciones en www.mincyt.gob.ve/libros

Nicolás Maduro Moros
Presidente de la República Bolivariana de Venezuela

Gabriela Jiménez-Ramírez
Ministra del Poder Popular para Ciencia y Tecnología

Nerliny Carucí
Directora de Producción Editorial de Ciencia y Tecnología

Cuidado de textos: Nerliny Carucí 

Equipo de apoyo editorial: José Tomedes, Marlene Otero 

y Francisco Herrera 

Diagramación: Saira Arias

Diseño de portada: Irwing Martínez

Ilustraciones: Irwing Martínez

Fotografías: Jonnathan Gudiño

ISBN: 978-980-7755-26-9 

Depósito legal: DC2022002036

Caracas, diciembre 2022

Hecho en la República Bolivariana de Venezuela

Esta publicación es posible gracias al apoyo  

del Fondo Nacional de Ciencia, Tecnología 

e Innovación (Fonacit).







A la memoria de Walterio Lanz,
maestro-pueblo, combatiente por la vida toda,

que regó semillas y conocimientos por esta patria,
por el puro y sincero amor de hacerlo.

 
A toda la gente que sueña, resiste, palpita, crea

y explora vías, redes y modelos alternativos
para tejer comunidades de vida y hacer posible la utopía.





Este libro compila más de 100 trabajos 
periodísticos que fueron publicados 
en la columna Date con la ciencia, en los 
diarios Ciudad Caracas y Últimas Noticias, 
entre julio de 2020 y agosto de 2022.





Nerliny Carucí es periodista científica y psicóloga social, 
con interés en temas de historia insurgente; pedagogía crítica y 
descolonización del saber; procesos psicosociales comunitarios, 
acción e ideología; tendencias ambientales globales; construcción de 
comunidades de vida y de paz. Su formación como comunicadora 
social, en la Universidad de Los Andes-Táchira, fue completada con 
una maestría en Ciencias de la Educación y Análisis del Discurso, 
en la Universidad Nacional Experimental de Guayana.

La mayor parte de su trabajo se ha enfocado en experiencias 
de comunicación y educación popular; también ha participado en 
la narrativa pública de proyectos de investigación e innovación, y 
en el abordaje descolonial de la comunicación política entendida 
desde el territorio. Actualmente, estudia las potencialidades del 
pensamiento crítico para orientar una comunicación para el buen 
vivir. Asimismo, explora las implicaciones de la reproducción de 
la estrategia de la comunicación hegemónica en la perpetuación de 
marcos mentales modernos/coloniales.

Esta caroreña ha sido dos veces Premio Nacional de Periodismo 
Simón Bolívar: en Investigación y en Producción Audiovisual. 
También tiene el Premio de Periodismo Científico Arístides Bastidas 
y el Premio Nacional de Periodismo Necesario, en Radio.

Fue directora del programa «Aló, Presidente» y, desde 2016, ha 
acompañado la organización y la difusión de escuelas y talleres 
descoloniales en Caracas. En los años recientes, ha hecho trayectoria 
como docente y columnista de asuntos de ciencia y conciencia, y 
como radialista apasionada por las ondas de RNV Informativa.  





Guillermo Barreto es licenciado en Biología, egresado de 
la Universidad Central de Venezuela, con maestría en Ciencias 
Biológicas de la Universidad Simón Bolívar y doctorado en 
la Universidad de Oxford. Es profesor titular (jubilado) del 
Departamento de Biología de Organismos de la Universidad Simón 
Bolívar, donde desarrolló su carrera en la especialidad de manejo y 
conservación de la diversidad biológica.

Ha asumido diferentes responsabilidades en el Gobierno Bolivariano: 
fue ministro del Poder Popular para Ecosocialismo y Aguas; dos 
veces, viceministro de Ciencia y Tecnología; dos veces, presidente del 
Fondo Nacional de Ciencia, Tecnología e Innovación; viceministro de 
Ecosocialismo Ambiental y presidente del Centro Internacional para el 
Estudio de la Descolonización Luis Antonio Bigott.

Ha sido parte del equipo organizador de la Escuela Descolonial 
de Caracas desde sus inicios, en 2016, y del Seminario Internacional 
sobre Reparaciones de la Esclavitud y la Colonización. Incursionó en el 
campo de la comunicación como comoderador en el programa radial 
Misión Patilla, que se transmitió por Radio Arsenal, y en el programa 
Date con la ciencia, desde Radio Nacional de Venezuela-Informativa (RNV 
Informativa). Corredactor de la columna Date con la ciencia, publicada 
semanalmente en Ciudad Caracas y, posteriormente, en Últimas Noticias. 

Actualmente, es coordinador de Formación del Instituto Simón 
Bolívar para la Paz y la Solidaridad entre los Pueblos.





Contenido

Cartas de gratitud
Presentación
Ciencia, un territorio en disputa

Gabriela Jiménez-Ramírez

Prólogo
Descolonizar la ciencia como proyecto soberanista 
antiimperialista para la liberación de los pueblos

Ramón Grosfóguel

¡Todo tiene su ciencia!

Agroecología, identidades y soberanía alimentaria
1. La colonización del gusto
2. Doña caraotica, guerrera del tiempo
3. Sembrar en tierra viva
4. Un kilo de ciencia de frutas olvidadas
5. Fuegos que no deben apagarse
6. Ganado y pastos que se ayudan
7. Por la vida y un futuro mejor
8. Saber hasta la raíz
9. De dónde viene lo que comemos

10. Alienígenas genéticos
11. ¿Re-editando la vida?
12. La solución está con nosotros
13. Mística de la papa bonita
14. Conocimiento para cuidar nuestro ganado
15. Caserío de abejas nativas
16. Sinfonías agroecológicas campesinas
17. Bolívar rescata sus tradiciones agrícolas
18. El fogón cumanagoto
19. Un conuco que enseña
20. Organizarnos para comer bien  

21

23

25

31

33
35
39
43
47
51
55
59
63
67
71
75
79
83
87
91
97

101
105
109
113



21. Cuando las ganas de hacer ganan
22. Conuco nuestro de cada día

La Pachamama y la trama de la vida
23. Juego trancao
24. No hay un planeta B
25. Negociaciones en la encrucijada
26. A ese cuento le falta un pedazo (I)
27. A ese cuento le falta un pedazo (II)
28. Pan y circo
29. Juntos pero no revueltos
30. Diversidad en la diversidad
31. Ranitas que nos enseñan
32. Rescate de ideas y conceptos
33. Hablan los bosques nublados
34. Colapso planetario
35. Cambiar para salvar el mundo
36. La naturaleza también tiene derechos
37. ¡Ayúdame a estar a salvo!
38. La ética del buen vivir/vivir bien
39. ¿Otro mundo es posible?
40. Ríos en peligro
41. Volver a nacer: no hay opción
42. Investigar para legislar… y viceversa
43. Sabemos qué pasa… ¿qué haremos?  
44. Fin o continuación de una era
45. La casa se está quemando

Descolonización y paz
46. Reparar el daño es cuestión de convivencia  
47. Las entrañas del monstruo
48. Todos nos creímos el cuento
49. Hacer humana la humanidad
50. Saber vivir
51. El horizonte es comunal

117
121

125
127
131
135
139
143
147
151
155
159
163
167
171
175
179
183
189
193
197
201
205
209
213
217

221
223
227
231
235
239
243



52. Las trampas a los derechos humanos 
53. ¿Dueños del conocimiento?
54. Renta tecnológica
55. La loba está en celo
56. Chávez, ciencia y conciencia
57. Pensar desde la desobediencia
58. Gestión social de la ciencia
59. Ciudad comunal, ciudad hogar
60. Dime qué comes y te diré de qué padeces
61. Lecciones de ética política
62. Un libro para pensar
63. El racismo es la pandemia
64. Descolonizar las mentes
65. Pensar para transformar
66. Cerebros más complejos
67. Anhelo de grandeza
68. Cabalgar los nuevos tiempos

Historia insurgente
69. Historia abierta
70. Por algo el joropo es comunitario
71. Héroes de Carabobo
72. Carabobo fue más que una batalla
73. Pueblos clandestinos

Economía para la vida
74. Una economía para el ser humano
75. Pensar la Venezuela productiva 

Salud colectiva, pandemias y crisis civilizatoria
76. Secuencia de un virus
77. ¿Será que antes todo era normal? (I)
78. ¿Será que antes todo era normal? (II)
79. ¿Es un murciélago la causa de todo?
80. Defensas históricas

247
251
255
259
263
267
271
277
281
285
289
293
297
301
305
309
313

317
319
323
329
333
337

341
343
347

351
353
357
361
365
369



81. Respuesta inmune frente al virus
82. Geopolítica de las vacunas
83. ¿Estamos más seguros?
84. Hablemos de VPH
85. Mariposas que cambian nuestra rutina
86. Soluciones con sello venezolano
87. Venenos y antivenenos
88. El secreto de la shawara
89. La ciencia de la miga  

Ciencia y feminismo
90. Una mirada feminista a la ciencia
91. Una cátedra para las mujeres negras
92. Entre todas nos cuidamos
93. ‘Gallinas Amorosas’

Geopolítica del conocimiento y miradas psicosociales
94. No siempre querer es poder
95. Lo que pasa entre nosotros
96. Hacer creer es hacer-hacer
97. Los textos de autoayuda no ayudan

Océanos de ciencia
98. Una estrella que brilla como pocas
99. Delfines ‘hablan’ como humanos

100. Tiempos de langostas en el siglo XXI
101. Señales antropológicas
102. Ciencia en poesía

373
377
381
385
389
393
397
401
407

411
413
417
421
425

429
431
435
441
445

449
451
455
459
463
467



21

Cartas de gratitud

Un artículo semanal significa, con seguridad, una conversación, 
una sugerencia o una observación, de tantas personas como artículos 
se hicieron; de manera que hacer una lista de agradecimientos 
siempre implica el riesgo de dejar afuera tantas voces que nos 
siguieron, con entusiasmo, y que se convirtieron en inspiración 
y fuerza para seguir adelante. A todos y a todas que enviaron 
sugerencias de temas, que hicieron observaciones y que alentaron, 
con afecto, el trabajo realizado, mi profunda gratitud.

Todos y todas hablamos desde un lugar y desde un tiempo 
particular. Lo que escribimos es producto de tantas experiencias, 
lecturas e intercambios, que tratar de recordar todo se convierte en 
un bonito ejercicio que nos trae alegrías y tristezas, éxitos y fracasos, 
ilusiones concretadas o en construcción. En mi caso, se mezclan, 
por ejemplo, las sabanas de Apure con los pasillos universitarios, la 
ecología con la política, los amores con los desamores. A todo esto 
le estoy agradecido, porque todo eso me hace quien soy hoy.

Agradecimiento a los diarios Ciudad Caracas y Últimas Noticias, 
por darnos alojamiento en sus páginas, de manera desinteresada.

Finalmente, quiero decir que compartir esta columna con 
Nerliny Carucí fue una experiencia de mucho aprendizaje, de 
trabajo respetuoso y de mutua confianza, y espero que se sienta tan 
orgullosa del trabajo realizado como me siento yo.

G. B.

Mis palabras de agradecimiento a todas las personas que nos 
ayudaron a avanzar entre las hojas y las grietas.

A Pedro Borges, por compartir sentimiento y pensamiento para 
dar saltos y soñar lo nunca soñado.

A Janeth Zarramera, por invitarnos a ser conciencia en el porvenir.



22

A Felipe Saldivia, por abrir espacios para mirarnos, en la diversidad.
A Francisco Herrera, por alimentar la palabra, el horizonte y el 

pensar para resistir e insistir.
A Gabriela Jiménez-Ramírez, por la angustia de vivir el caminar 

que siembra la necesidad de dibujar posibilidades más allá de lo dado.
A Francisco Ávila, por el trazo editorial que quedó entre 

nosotros/as y por crear memoria hacia una ética de vida. 

N. C.



23

Presentación

Ciencia, un territorio en disputa

La ciencia es, hoy, un terreno en disputa. Estamos en un 
momento en el que los países imperiales, ante la decadencia 
material y moral que les dio sustento, se desmoronan y recurren a 
la apropiación, privatización y persecución de los conocimientos, y 
de sus aplicaciones tecnológicas, a escala mundial; mientras que los 
pueblos del Sur, entre tensiones, resistencias y creaciones, revitalizan 
y repotencian la ciencia, como terreno fértil, para plantearse 
alternativas al desarrollo impuesto por el capitalismo.

En el libro Date con la ciencia está plasmada la médula de esta 
disputa. Cual péndulo en la madrugada, los autores, de manera 
armoniosa y silenciosa, van trayendo, a la luz de la mañana, el 
análisis crítico de las formas de pensar y actuar del sistema 
científico capitalista; y, en un recorrido profundo y parsimonioso, 
lo contraponen con formas de conocer, desde el sentir, desde el 
significado de la vida, con la generación de miríadas de saberes 
situados, locales, rebeldes, diversos, que emergen en nuestros 
territorios, en el gran Sur global. 

Cada semana, gota a gota, la columna Date con la ciencia se 
convirtió en un llamado a la comunidad lectora a descubrir y a 
redescubrirse en la trama de la vida, que es la trama del conocer. 
Sin duda, este texto deviene en río fecundo para la reflexión, para 
el pensar críticamente, para discernir entre racionalidades, para el 
contraponer ideas y horizontes que nos permitan ver más de lo 
dado, de lo mediático. Desde allí, podemos desandar algunas de las 
sendas recorridas para enrumbarnos hacia nuevos derroteros; pero, 
ahora, con la claridad plena de la racionalidad para la vida, como 
fundamento de la existencia.

Es, para mí, motivo de mucho orgullo presentar a la comunidad 
lectora esta hermosa compilación de la práctica heroica de un 
pueblo que innova, cultiva e investiga para generar conocimientos 



24

verdaderamente liberadores, soberanos. Esta antología es, en sí 
misma, una muestra diversa de la ciencia que hacemos en Venezuela, 
presentada con un lenguaje cercano, generoso, comunitario, 
provocador, y siempre antecedida, cual alborada genuina, por el 
espíritu de la poesía. Porque… ¡cuánta poesía hay en todo lo que 
hacemos! Así lo vemos en estas columnas que florecen, con amor, 
pasión y un verbo encantado, para las generaciones del presente y del 
futuro. En cada página, el trazo de esta obra acompaña e incorpora 
el compromiso con aquellos que precedieron estas mismas luchas, 
estos mismos sueños.  

De la poesía, crítica y provocadora y, por tanto, profundamente 
revolucionaria, Date con la ciencia salta a la prosa, bañada de los 
mismos tenores, en defensa de la vida. Las grandes crisis del 
siglo XXI, desdibujadas en la mediática imperial, son fina y 
exquisitamente expuestas en las secciones de temas ambientales, 
agroalimentarios, educativos, culturales, históricos y psicosociales, 
dando un piso firme para la problematización y la concienciación 
de estos asuntos que, en esencia, son profundamente vitales. 
Semillas de una producción intelectual que marcan la hora de un 
nuevo modelo civilizatorio.

Uno de los principales aprendizajes que hallamos en este libro 
es la importancia de la escritura a cuatro manos, en materia de 
difusión científica: un dúo constituido por una comunicadora 
social y un biólogo (Nerliny Carucí y Guillermo Barreto). La mezcla 
de esas dos capacidades hace que la investigación, la difusión y la 
pedagogía se encuentren siempre amalgamadas. 

Date con la ciencia rima un periodismo que conceptualiza 
problemas de la humanidad y busca revertir la base epistémica y 
material que reproduce la dominación y la desigualdad, mediante el 
trabajo creador y transformador de la conciencia que inspira y guía 
las luchas de los pueblos. ¡Enhorabuena!

Gabriela Jiménez-Ramírez
Magíster en Biología

Ministra para Ciencia y Tecnología de Venezuela



25

Prólogo

Descolonizar la ciencia como proyecto 
soberanista antiimperialista 

para la liberación de los pueblos

Cuando se habla de descolonizar las ciencias, muchas personas 
reaccionan negativamente, diciendo que la ciencia moderna es 
objetiva, neutral y verdadera. Por tanto, se asume que la ciencia 
moderna no tiene que ser descolonizada. Esto constituye un error 
estratégico para cualquier proyecto antiimperialista, descolonizador 
y de izquierdas a nivel mundial. Si no descolonizamos la ciencia, 
realmente existente, estamos cavando nuestra propia fosa, 
porque la ciencia hegemónica es parte integral de la civilización 
moderna occidental, destructiva de la vida,  tanto por el lado 
de su implicación en la destrucción ecológica planetaria como 
también por el lado de su participación en proyectos imperiales de 
compañías transnacionales, que destruyen a nuestros pueblos, por 
medio de la superexplotación capitalista. El mito de la neutralidad 
de las ciencias es un mito cartesiano, que llega, hasta nuestros días, 
por la vía de la historia colonial. 

La ciencia, que tenemos hoy, es un resultado histórico de 
la etapa temprana de la modernidad/colonialidad. La Europa 
medieval de la cristiandad (concepto diferente al de cristianismo) 
era una civilización obscurantista. Mientras estaba subsumida a la 
autoridad de la Iglesia, el dualismo de la cristiandad consideraba 
a la naturaleza como parte de las fuerzas de Satán. Cualquier 
científico que hiciera experimentos con la naturaleza era acusado, 
de inmediato, de estar jugando con las fuerzas del demonio y, por 
consiguiente, era torturado y quemado vivo. Por ello, la civilización 
de la Europa medieval sucumbió en un obscurantismo problemático 
para el desarrollo de las ciencias, por más de mil años.



26

Mientras tanto, en la misma época, en el resto de las 
civilizaciones del mundo, florecían los avances científicos y 
tecnológicos. En las civilizaciones del mundo chino, hindustano, 
islámico, bantú y de Abya Yala (hoy nombrado como las 
Américas), no había los dualismos de la cristiandad, sino una 
visión holística, donde no se veía a la naturaleza como parte de 
las fuerzas del demonio, sino como parte inherente a la creación 
divina. Por tanto, el problema europeo medieval del dualismo 
entre ciencia y espiritualidad, producto del dualismo humano y 
naturaleza, producía una relación mutuamente excluyente entre 
ambas. Por consiguiente, este problema no era un problema 
mundial, sino un problema local europeo. Por el contrario, en el 
resto de las grandes civilizaciones existentes en aquella época, la 
relación entre ciencia y espiritualidad se veía como mutuamente 
compatible. Si los humanos somos parte de la naturaleza, y 
esta forma parte de la misma creación divina, entonces, no hay 
incompatibilidad, sino armonía, entre ciencia y espiritualidad. 
Si un científico hacía un descubrimiento, en lugar de quemarlo 
vivo, como pasaba en la Europa medieval, este era celebrado 
por haber descubierto algo que es parte de la creación divina 
y que no conocíamos hasta ese momento. Es decir: no se veía 
a la naturaleza como algo negativo o dualistamente separado, 
perteneciente a las fuerzas del mal, sino como parte de la vida 
ecológica planetaria. Se concebía el cosmos, de forma holística, 
en la que todas las formas de vida coexisten. 

Desde finales del siglo XV en adelante, en la etapa temprana 
de la modernidad, con la expansión colonial europea y la creación 
del mercado mundial capitalista, los europeos medievales tenían 
necesidad de ciencia y tecnología. Como la Europa medieval 
estaba subdesarrollada en estos temas, tomaron sus conocimientos 
científicos de otras civilizaciones, sobre todo de la civilización 
islámica, que le hacía frontera, por el sur, en la península ibérica 
y en el sur de Italia; y, por el lado oriental, con los otomanos. Los 
avances científicos y tecnológicos de la civilización islámica, en la 
época, eran enormes y, de lejos, mucho más desarrollados que la 



27

Europa medieval. Esto hizo que gran parte de los avances científicos 
y tecnológicos vinieran de los musulmanes. 

En la etapa temprana de la civilización moderna occidental, 
los europeos practicaron extractivismo epistémico: tomaron los 
conocimientos de los musulmanes, sin reconocerlos. Como parte 
de las narrativas de superioridad racial, atribuían los conocimientos 
que extraían de los musulmanes, a hombres blancos europeos. Para 
poner un ejemplo, Copérnico no fue el que descubrió que la Tierra 
no es el centro del universo y que la Tierra gira alrededor del Sol. 
Fue la escuela de astronomía de Damasco, durante la civilización 
musulmana, que, 300 años antes que Copérnico, hizo la demostración 
matemática y los diagramas. Copérnico tomó esta idea de ellos y, 
en el plagio, cometió errores matemáticos que no estaban en los 
originales. La historia de la ciencia supremacista blanca está llena 
de ejemplos, como estos; por lo cual, descolonizar la historia de la 
ciencia es una prioridad. Mientras sigamos enseñándoles a los niños 
y a las niñas, en revolución, una historia de la ciencia supremacista 
blanca, racista y falseada, nunca se superará el deslumbramiento y 
encantamiento hacia la Europa/Norteamérica imperialista y hacia 
los hombres blancos, de origen europeo; ni el menosprecio por la 
cultura de nuestros pueblos. 

Volviendo al tema, esta apropiación extractivista de los 
avances científicos y tecnológicos de otras civilizaciones, como la 
musulmana, por parte de la Europa de la modernidad temprana, se 
hizo destilando la ciencia de espiritualidad. Cuando se apropiaban 
de los conocimientos de la civilización islámica, se le quitaban 
los elementos espirituales. Contrario a otras civilizaciones con 
visión cosmológica holística, el dualismo de la cristiandad entre 
naturaleza = demonio, y humano = divino, los europeos tuvieron 
que hacer ciencia, en lucha contra la cristiandad. De allí que 
tuvieran que separar, de forma dualista, ciencia y religión, para 
poder hacer ciencia. Tenían que luchar en contra de la autoridad 
de la Iglesia para poder hacer ciencia. Ese problema local europeo 
de dualismo ontológico entre naturaleza y humano o entre ciencia 
y espiritualidad, llevó a proyectar, a todo el planeta, la idea de que 



28

era mutuamente excluyente la ciencia de la espiritualidad. Asumían 
la falsa idea acerca de que las otras civilizaciones en el planeta eran 
iguales que la cristiandad, en el sentido que sus cosmovisiones 
espirituales ponían los mismos obstáculos que la cristiandad ponía 
al desarrollo de la ciencia. Sin embargo, como hemos explicado, 
este no era el caso. Las cosmovisiones holísticas, no-dualistas, 
de los pueblos nunca reprodujeron el dualismo obscurantista 
de la civilización europea medieval de la cristiandad. Por tanto, 
cuando esa Europa medieval se apropiaba de los conocimientos 
científicos de otras civilizaciones, les quitaba toda referencia 
espiritual. Destilaban, de la ciencia, la espiritualidad contenida 
en los conocimientos científicos y tecnológicos de la civilización 
musulmana. Esta práctica tuvo unas consecuencias destructivas, 
enormes, para la ciencia moderna.

Cuando la ciencia moderna elimina la espiritualidad 
contenida en los conocimientos científicos que se apropiaban de 
la civilización musulmana, crearon una ciencia sin espiritualidad. 
Una ciencia sin espiritualidad es una ciencia sin ética, una ciencia 
sin ética es una ciencia sin límites, una ciencia sin límites es una 
ciencia donde todo vale, y una ciencia donde todo vale es una 
ciencia destructiva de la vida. Con esta ciencia sin ética, tenemos 
una ciencia que se fetichiza y se autoadjudica la última palabra, 
en cuanto a qué es verdad y qué es falsedad, qué es válido y qué 
no es válido, qué es realidad y qué es fantasía, etcétera. La ciencia 
moderna, entonces, sustituye a la cristiandad y se autodefine 
como la nueva autoridad del conocimiento; ahora, a nombre de 
la ciencia moderna sin ética, se justifica cualquier cosa: todo vale. 
De allí que, si a nombre de la ciencia, se construye una bomba 
atómica, se experimenta con modificaciones genéticas peligrosas 
para la vida o se hacen medicamentos que arriesgan la salud de 
los humanos, todo queda justificado, a nombre de la ciencia. Por 
consiguiente, al no tener límites éticos, la ciencia moderna es una 
ciencia destructiva de la vida.  

Llevamos 400 años de ciencia destructiva de la vida. La 
destrucción ecológica planetaria que esto ha causado ha sido 



29

desastrosa para la vida. Es indispensable descolonizar la ciencia 
moderna para producir una ciencia para la vida. Una parte central 
de la crisis civilizatoria destructiva de la vida planetaria, que ha 
producido la modernidad occidental, ha sido responsabilidad de 
la ciencia moderna. Este libro es un ejemplo de esos saberes que 
han sido descalificados y rechazados por la ciencia moderna y nos 
invita a pensar en una ciencia con ética; es decir: una ciencia para 
la vida. La descolonización de la ciencia es vital para la subsistencia 
de la vida (humana y no humana). Nos descolonizamos de esta 
ciencia destructiva de la vida o, como humanidad, tendremos los 
días contados en el planeta Tierra. La necesidad de un cambio 
en nuestros valores y modos de vida, en nuestras formas de ser 
y estar en el mundo, pasa por una descolonización de la ciencia 
y de nuestra subjetividad moderna. Ambas son prioridades de la 
Revolución Bolivariana.

Ramón Grosfóguel*

* Sociólogo, Ph. D. en Sociología, Universidad de Temple (EE. UU.). 
Profesor en el Departamento de Estudios Étnicos de la Universidad 
de California en Berkeley. Es una de las referencias internacionales 
y de los autores más influyentes en el campo de los estudios 
decoloniales/poscoloniales. Correo electrónico: grosfogu@gmail.com.





31

¡Todo tiene su ciencia!* 
Los frutos de las ideas surgen a través del tiempo 

En 2016, concebimos una idea radiofónica denominada 
Date con la ciencia. Un proyecto pensado para divulgar historias y 
episodios de personas que crean conocimiento, innovan, investigan 
y revolucionan el saber, en nuestro país. Un sueño que dio luz, 
felizmente, el 20 de julio de ese año, por Radio Nacional de 
Venezuela Informativa, y que suena hasta hoy.

Este 10 de julio de 2020, tenemos la alegría de expandir el 
proyecto con una columna impresa. El objetivo es el mismo: poner 
la ciencia, de boca en boca, y fomentar la valorización social del 
conocimiento. Es ofrecer la posibilidad no solo de conocer qué 
se hace en Venezuela en el ámbito de la ciencia, la tecnología y la 
innovación; sino también promover el debate en torno a la ciencia.

¿Qué ciencia hacemos aquí? ¿Qué ciencia se hace en el 
mundo? ¿Existe otra manera de hacer ciencia? ¿Hay otras 
formas de conocimiento?

No hay duda de que la covid-19 significa un momento 
particular para la ciencia. La pregunta sobre la necesidad de 
una ciencia-otra se hace legítima, especialmente en momentos 
cuando las bases del modelo civilizatorio son cuestionadas; un 
modelo que coloca la ciencia y la tecnología como sus armas más 
poderosas. El modelo civilizatorio que domina en el mundo, la 
modernidad, se inició con la expulsión de los musulmanes del sur 
de la península ibérica, pero se impuso con la invasión europea 
en Abya Yala (llamada posteriormente América). La modernidad 
infligió un sistema de conocimiento «universal», invisibilizando 
y eliminando otros sistemas de conocimiento. La ciencia se 
convirtió, así, en la base de toda verdad, por encima de cualquier 
otro conocimiento, al que cataloga, de manera peyorativa, como 
«saber», «opinión», «brujería» o «superstición».

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (10 de julio 2020), en Ciudad Caracas.



32

En Date con la ciencia, no negamos las bondades que esa ciencia 
dominante, tan cerca y tan lejos de la gente, ha generado en la 
humanidad, en los últimos 200 años. Pero incluimos otros 
sistemas de conocimiento que reconocemos y reivindicamos. 
Date con la ciencia habla del conocimiento como una práctica 
cotidiana necesaria y un derecho íntimamente ligado con 
los procesos populares de lucha por la dignidad humana. 
Esta ventana muestra la ciencia como una actividad generadora 
de conocimientos para solucionar problemas locales, nacionales, 
regionales o mundiales. 

Reconocemos, por ejemplo, el trabajo de innovadores y 
tecnólogos que, en esta pandemia, diseñan desde mascarillas hasta 
respiradores; a virólogos y biólogos moleculares que secuencian 
el material genético del SARS-CoV-2. Este espacio relata la 
actividad que las familias campesinas realizan para salvaguardar las 
semillas soberanas, y descolonizar los sistemas de producción; las 
investigaciones que se realizan sobre la naturaleza, y los impactos 
que, en ella, produce la actividad industrial; temas de salud, energía, 
historia, filosofía y pensamiento crítico descolonial. Así damos la 
bienvenida a este espacio que le pone mente y corazón.

Los autores



33

Agroecología, 
identidades y soberanía 

alimentaria





35

La colonización del gusto*

Hay que sacarle jugo al conocimiento y a la inventiva 
para fortalecer la revalorización de rubros locales

Estar aquí en la tierra: no más lejos
que un árbol, no más inexplicables;

[...] partiendo juntos cada vez el pan
en dos, en tres, en cuatro,

sin olvidar la parte de la hormiga
que siempre viaja de remotas estrellas

para estar a la hora en nuestra cena,
aunque las migas sean amargas.

Eugenio Montejo, Terredad

Supongamos, estimado(a) lector(a), que usted va a comprar 
papas, en el abasto, y se consigue unas papas moradas, negras o 
rosadas; algunas pequeñas, con los ojos hundidos. ¿Qué haría? ¿Las 
llevaría a casa? Lamentablemente, algunos estudios revelan que la 
mayoría de los comensales en las ciudades de Venezuela buscan 
papas blancas o amarillas, redondas y con ojos superficiales. Es parte 
de la imagen que ha vendido la agroindustria y que ha colonizado 
nuestro gusto. ¿Verdad que sí?

Este es un país donde la mayoría de los pobladores aún desconoce 
la diversidad de formas, colores y sabores de la papa andígena, así 
como la diversidad de sus usos culinarios y su potencial como 
alimento procesado. La colonialidad la hemos mamado tanto 
que asumimos, como nuestras, algunas aficiones o elecciones. Los 
poderes del agronegocio se han apropiado de esfuerzos y patrimonio 
público para erosionar los pilares productivos de la nación. La 
colonización del gusto es parte de las dinámicas del capital que 
atentan contra la soberanía de los pueblos, mediante mecanismos 
de arraigo forzado a una cultura de consumo alimentaria ligada a 
prácticas de dependencia.

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (18 de septiembre 2020), en Ciudad Caracas.

1



Date con la ciencia 

36

Pero así como es cierto esto, también es un hecho que hay 
investigadores y familias campesinas de la patria de Bolívar que 
trabajan, en comunión, para rescatar y fomentar el gusto por lo 
nuestro, especialmente por este tubérculo que nos llama desde la 
garganta de los Andes.

Juan Mateus es uno de los académicos que acompaña esta lucha 
de semillas en movimiento contra la economía de puertos que 
afecta la riqueza agrodiversa y la soberanía del país.

En el laboratorio donde trabaja este yaracuyano, hay más de 
100 variedades de semillas soberanas de papa que forman parte del 
patrimonio de Venezuela para proteger su derecho a la alimentación. 
El 21 % de los clones disponibles, en este centro de reserva, son 
semillas de papa nativa del páramo andino. En la constitución de 
esta colección de germoplasmas, han participado los Productores 
Integrales del Páramo (Proinpa), la Universidad Centroccidental 
Lisandro Alvarado (UCLA), la Universidad Central de Venezuela 
(UCV), la Universidad de Los Andes (ULA), el Instituto Nacional 
de Investigaciones Agrícolas (INIA) y el Instituto de Estudios 
Avanzados (IDEA).

De allí, del IDEA, es Juan Mateus. Este investigador agrónomo 
está convencido de que los bancos de semillas son pilares en la 
plataforma de lucha por la reconstrucción de sistemas alimentarios 
soberanos para la vida, especialmente ante las medidas asfixiantes 
aplicadas por el Gobierno de los EE. UU.

Los bancos de semilla, como alternativa tecnológica para 
la preservación de la biodiversidad, nacen de los recursos de 
innovación, solidaridad y alegría de un pueblo que no solo resiste, 
sino que insiste desde los territorios, con sus conocimientos y con 
el retorno de sus prácticas ancestrales.

La Alianza Científico-Campesina es un testimonio vivo de 
cómo se articulan las capacidades de las comunidades con las 
capacidades de las universidades para hacer frente a situaciones 
límite y amargas, mediante bancos de semillas. En ellos, hay 
una ganancia en conocimiento y una ganancia en cuanto al 
empoderamiento de metodologías para cultivos agroecológicos y 



37

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

el rescate de simientes, tal como lo establecen los vértices de la 
Gran Misión Agrovenezuela.

Muy pronto, especialistas del centro de reserva de semillas 
del IDEA iniciarán el estudio de la genética y la caracterización 
nutricional de estas 100 variedades de papa soberana. 

Toda esta experiencia es fruto del trabajo tesonero de un pueblo 
que se da con la ciencia y el conocimiento en general para proteger 
las semillas, como patrimonio de vida; establecer prácticas agrícolas, 
profundamente humanas y respetuosas de la naturaleza; y para 
saber y decidir qué llevamos a nuestro plato cada día.





39

Doña caraotica, guerrera del tiempo*

Saberes y sabores de pueblos en resistencia 

[…] y en cuanto al singular sepulturero,
me parece muy bien que entre las fosas

se dedique a sembrar leguminosas
en lugar de algún sauce plañidero.
Si otros enterradores en el mundo

la misma cosa hicieran, ¡qué alegría!,
se acabaría el hambre en un segundo,

puesto que la escasez se acabaría.

Aquiles Nazoa, en Las caraotas del cementerio

Quienes escribimos esta columna tenemos familia en el estado 
Lara. En las mesas de nuestra tierra guara, siempre hay un envase con 
caraotas negras independiente de lo que se dispone para comer. En 
cualquier tiempo, la caraota está presente y, siempre, es bienvenida. 
Algunos le añaden un poco de picante; otros, azúcar, inclusive. 
Ciertas voces la consideran un elemento esencial de la venezolanidad. 
Pero ¿a qué viene esa afición por este rico y nutritivo plato? 

El consumo de caraotas y otras leguminosas tiene raíces que se 
remontan a nuestros ancestros indígenas. El cultivo de estas plantas 
era parte fundamental del modo de vida de las poblaciones aborígenes, 
en estas tierras, y se convirtió en símbolo de resistencia, ante la 
invasión europea y la imposición de modelos agrícolas foráneos.

La historia de las caraotas y otros granos, en el país, ha 
sido investigada por los jóvenes antropólogos Eisamar Ochoa 
y Alfredo Miranda, y publicada en su libro Somos de caraotas. 
Una historia sobre la cultura y el cultivo de leguminosas en Venezuela. En 
un muy interesante relato, estos jóvenes científicos nos cuentan 
de qué forma las culturas aborígenes cultivaron estos rubros en 
sistemas asociados con maíz y auyama. También cómo, luego de la 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (2 de octubre 2020), en Ciudad Caracas.

2



Date con la ciencia 

40

invasión, la siembra de tales granos se conservó como una práctica 
de resistencia e insistencia por lo nuestro. 

Narran estos investigadores que las poblaciones originarias 
sembraban diferentes especies de leguminosas del género Phaseolus, 
como la caraota negra, así como otros frijoles y granos. La invasión 
europea, con su trágico componente de violencia y despojo, hizo 
que muchas comunidades abandonaran sus cultivos o terminaran, 
semiesclavizadas en encomiendas, cultivando especies traídas por 
los españoles, como lentejas, arvejas o garbanzos, para el consumo 
de los propios invasores. A pesar de esta carga, muchas comunidades 
abrigaron variedades autóctonas y mantuvieron la plantación de 
estas semillas en sus conucos.

Encontramos en el libro de Ochoa y Miranda que el consumo 
de caraotas y otras leguminosas perduró gracias a esa defensa. Para el 
año 1775, cada habitante de la provincia de Venezuela comía 107.3 
gramos de leguminosas al día, siendo las caraotas de los principales 
granos consumidos. Es importante resaltar que el alto valor 
nutricional de este alimento suplía las deficiencias de productos de 
origen cárnico en los sectores excluidos de la población.

Luego de la guerra de la Independencia, la producción agrícola 
se vio fuertemente afectada y fue en los conucos de indígenas, 
afrodescendientes y campesinos mestizos que estos rubros se 
resguardaron. Los granos representaron, durante el siglo XIX, el 
sustento de estas comunidades, y los excedentes eran comercializados 
en los mercados locales e incluso exportados a las Antillas.

Llegó el siglo XX y, con este, el descubrimiento del petróleo 
y la gran transformación que se produciría en nuestro país, cuya 
dinámica incluyó un abandono del campo y un proceso de cambio 
del sistema agrícola impulsado y motorizado por los intereses 
transnacionales, la Fundación Rockefeller y las burguesías locales 
emergentes subordinadas a este poder económico. Así los rubros 
tradicionales fueron sustituidos paulatinamente por aquellos del 
interés de la agroindustria, tales como cereales, oleaginosas o caña 
de azúcar. Las leguminosas —alimento fundamental de los pueblos, 
desde tiempos prehispánicos— quedaron, entonces, relegadas a un 



41

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

lugar subalterno. Ya en 1976, el 70 % de la producción agrícola era 
destinado a la agroindustria.

Durante este tiempo, el consumo de leguminosas decayó 
fuertemente. Los cultivos se enmarcaban en los patrones de la 
revolución verde, con su carga de agrotóxicos y monocultivos, un 
modelo que privilegia leguminosas herbáceas, en detrimento de 
aquellas arbustivas o enredaderas: todo un proceso que agota los 
suelos y disminuye la agrodiversidad. 

Las investigaciones realizadas por Eisamar Ochoa y Alfredo 
Miranda los ha llevado a evidenciar que, si bien las semillas nativas 
han sido resguardadas, por siglos, en los conucos de campesinos, 
indígenas y comunidades afrodescendientes de Venezuela, actualmente 
las nuevas generaciones han perdido el interés por sembrar y cultivar 
estos rubros; prefieren adquirir leguminosas, en los mercados locales, 
y sembrar otros rubros con mayor rendimiento económico. 

Ha sido el conuco el refugio de nuestras caraotas. Es en dicho 
fuerte que estas leguminosas se salvaron de la invasión europea, de 
guerras y de imposiciones imperiales. Son guerreras que degustamos 
con alegría, pero que debemos proteger.





43

Sembrar en tierra viva*

Los abuelos y las abuelas 
estaban tristes 

tenían sed y hambre
estaban olvidados

no escuchaban
el eco de sus nombres

en la dimensión
de las abejas y las mariposas. 

Hoy el viento les llevó incienso, 
agua, flores, fuego, 

aceptaron la ofrenda
y se pusieron contentos. 

Rosa Chávez, indígena maya

Controlas la comida, y controlas a la gente. ¿¡Cuántas veces has 
escuchado decir esta sentencia!? Históricamente, los alimentos 
han estado en el centro de la disputa política. Pero, en los 
últimos años, con el avance de la hegemonía imperialista basada 
en el control de los territorios, la comida y el hambre han 
sido utilizadas como armas de guerra contra pueblos del Sur. 
Venezuela puede testificarlo mejor que ningún otro país. Como 
en una fotografía irónica, en las páginas de nuestro acontecer 
conviven la tragedia cotidiana de las agresiones imperiales y el 
colorido de la resistencia, la innovación, la esperanza y la defensa 
de la soberanía. Venezuela ha enraizado sus territorios con 
movimientos agroecológicos, en un ejercicio de creación para la 
vida, pleno de sublime epifanía y belleza. Los relatos del discurrir 
de las agroecologías en Venezuela amasan la magia y la capacidad 
de un pueblo que desafía la adversidad y vive la agroecología 
como un poder: un poder para la vida.

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (21 de abril 2022), en Últimas Noticias.

3



Date con la ciencia 

44

En momentos de agresiones imperiales, la agroecología como 
patrimonio de saberes, sabores y haceres, ha demostrado ser la 
poesía con la que los pueblos han logrado confrontar los ataques 
y las intenciones de dominio capitalista. El pueblo campesino, 
afrodescendiente e indígena de Venezuela, con sus prácticas y 
conocimientos, ha demostrado que sí es posible reconectarnos 
espiritualmente con la madre tierra y tejer sistemas alimentarios 
soberanos y populares. 

Quienes han pensado y vivido la realidad venezolana desde 
adentro saben que hablar de la dinámica agroecológica en la nación 
bolivariana es una síntesis colectiva de profundos aprendizajes, en 
un proceso complejo que avizora un continuo devenir, cargado de 
tensiones internas y pugnas. Venezuela es un ejemplo de que la 
revolución será agroecológica, o no será. En cada territorio, yacen 
otras racionalidades y diversas formas de pensar y hacer que son 
fundamentales para la sustentabilidad de la vida.

Esta asimilación de la agroecología, como principio, cultura 
y proyecto político, es un tema vital abordado en una reciente 
producción editorial del Ministerio del Poder Popular para Ciencia 
y Tecnología (Mincyt). Se trata del libro Agroecologías insurgentes en 
Venezuela. Territorios, luchas y pedagogías en revolución, en cuyo cuerpo 
participan 18 estudiosos y activistas del tema.

Este libro —compilado por los investigadores venezolanos 
Francisco Herrera y Olga Domené— retrata experiencias de 
agricultura sustentable, cuyos horizontes se cruzan en el sutil camino 
que va de lo privado a lo comunitario, con un singular encanto. 
Esta antología reúne una serie de ensayos en curso que, como dice 
la investigadora brasileña Lia Pinheiro Barbosa, buscan abordar la 
agroecología en una perspectiva revolucionaria, que permita situar, 
críticamente, los desafíos de la construcción y la consolidación de 
nuestro socialismo. Ello implica hacer florecer, en el seno del poder 
popular, un sujeto agroecológico que avance en la ampliación de 
ese proceso desde la concepción de una política agraria de base 
agroecológica, en términos de estrategias que permitan consolidar 
la soberanía alimentaria en Venezuela.



45

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

En este texto, se compilan trabajos que abordan la historia por 
contar de la diversidad de agroecologías rebeldes en nuestro país. 
Es la narrativa de sujetos y trayectorias en occidente, oriente y sur. 

Agroecologías insurgentes en Venezuela pone en el centro de la 
discusión el pensamiento agroecológico con sus vetas identitarias, la 
perspectiva evolutiva de la política agroecológica y su relación con las 
iniciativas populares,  la reterritorialización de los cumbes ancestrales 
y su vigencia ante la crisis venezolana actual, las dimensiones 
emergentes del proceso agroecológico en el proceso de construcción 
calmo del futuro, algunas perspectivas en investigación y los aportes 
a la agroecología desde universidades y centros de investigación; 
así como una mirada a la ecología urbana y a la producción de 
alimentos en las ciudades modernas, que requiere de una revisión 
multidimensional, orientada a trascender los lugares comunes de 
enfoques productivistas de la modernidad, los cuales cosifican no 
solo los alimentos (como objetos de producción) y la ciudad (como 
espacio geográfico productivo), sino también los procesos y los 
sujetos involucrados, como objetos de estudio para alcanzar niveles 
específicos requeridos por la productividad capitalista.

Esta novedad editorial habla de categorías, ideas, semillas, 
sueños y luchas que requieren de una intensa politización, como 
opción para construir comunalidad y aspirar a transformaciones 
sociales concurrentes ante los escenarios cambiantes. Tal como 
infieren los compiladores, en revolución, Venezuela ha desarrollado 
una memoria colectiva agroecológica, a partir de un bagaje de 
conocimientos y herramientas para la resistencia y la transformación, 
que pueden inspirar a otros pueblos, desde su territorialidad y sus 
escenarios, para concebir otros mundos posibles —más allá del 
capital, más allá del agotamiento de la vida—, los cuales constituyan 
verdaderas alternativas para la emancipación dentro del entramado 
intercultural que demanda el momento histórico de hoy.

Investigaciones, en clave descolonial, para tejer rutas y horizontes 
de sentido capaces de (re)conectarnos con la generación de pensares 
y relacionamientos distintos que reproduzcan y sostengan la vida. 





47

Un kilo de ciencia de frutas olvidadas*

Especies subutilizadas representan un enorme potencial 
para suplir deficiencias nutricionales

Nace en las pampas de mi tierra amada,
entre flores azules y bejuco,

grano de oro y de púrpura animada,
ese fruto silvestre: el semeruco.

Ya dulce o agrio su sabor, henchida
copa de bien y mal, esparce olores;

perfecta imagen de la frágil vida;
¡absintio y miel, perfumes y dolores...!

José Parra Pineda, en Semeruco

¿Alguna vez has comido jobito? Es una deliciosa fruta tropical 
silvestre, que crece en zonas cálidas del norte de Venezuela. El 
jobo de Suramérica es pariente de la ciruela de huesito; su piel es 
delgada y amarilla. A simple vista, parece un mango chiquitico. 
Tiene una pulpa blanda, con una combinación de sabor dulce y 
ácido. Cuando la muerdes, experimentas una sensación intensa en 
el paladar. Este jobo criollo lo consigues cuando desciendes por la 
carretera Caracas-Valencia, al desembocar en los valles donde se ven 
los invernaderos de cultivos agroecológicos. Allí el jobo tapiza el 
suelo de sol. La composición de Spondias mombin L. (jobo) incluye 
minerales esenciales para la nutrición humana, como potasio, 
magnesio, fósforo y cobre. 

El jobo ayuda a combatir diarreas crónicas. Al jugo de jobo se le 
atribuyen propiedades de protección gastroduodenal y actividad de 
regeneración del tejido, en úlcera gástrica; y a las hojas de su planta 
se le atribuyen efectos para el tratamiento de la diabetes. Tiene un 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (11 de diciembre 2020), 
en Ciudad Caracas.

4



Date con la ciencia 

48

elevado contenido de nutrientes bioactivos que lo convierten en 
una fruta con actividad antioxidante, como la guayaba, la ciruela 
y la chirimoya. Evidencia científica ha mostrado el rol beneficioso 
del jobo para la salud humana, por su potencial antiinflamatorio 
y por su propiedad de disminuir los lípidos en la sangre, en la 
prevención del cáncer y de enfermedades cardiovasculares. ¡El jobo 
te nutre y te cura!

Sobre esta fruta «rara» y otras especies de poco uso en la dieta 
del venezolano, Marisela Bravo ha hecho un extraordinario trabajo 
de indagación científica, desde el año 2013. A partir de entonces, 
esta mujer de ciencia ha visitado Sucre, Aragua y Monagas. En 
estos territorios, la investigadora ha realizado un levantamiento 
progresivo de especies subutilizadas: halló raíces y tubérculos, 
hortalizas de hojas; pero eligió las frutas, por constituir el mayor 
número de especies presentes y, además, por las bondades que estas 
aportan a nuestro plato diario. 

La investigación incluye información reportada en la literatura, 
como ecología de las especies y requerimientos nutricionales; pero 
también suma detalles agronómicos sobre crecimiento en vivero, 
tiempo para el momento de trasplante, mecanismos para propiciar 
la germinación y áreas potenciales de cultivo. 

El objetivo de este estudio es generar propuestas de difusión, 
siembra y generación de semillas, que permitan sustentar una 
política nacional de cultivo y consumo de especies frutales 
subutilizadas. Es decir: reconocer nuestro patrimonio fitogenético 
para reconstruir sistemas agroalimentarios que puedan atenuar 
la vulnerabilidad alimentaria de Venezuela, incrementada a 
consecuencia del bloqueo y la persecución financiera de poderes 
imperiales. ¿Por qué las frutas? Porque la diversidad del consumo 
de frutos, comercialmente, es muy reducida. La mayoría de las 
frutas que comemos, en los hogares de nuestro país, son: cambur, 
patilla, naranja o mandarina. 

Según estadísticas reveladas por el Ministerio del Poder Popular 
para Ciencia y Tecnología, Venezuela tiene más de 400 rubros 
alimentarios. Pero, para sustentarnos, aprovechamos menos de 60. Un 



49

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

desconocimiento que responde a un modelo alimentario impuesto 
por la agroindustria, con su colonización del gusto. 

Marisela reporta, tras sus análisis hechos desde el Laboratorio 
de Ecofisiología Vegetal del Instituto Venezolano de Investigaciones 
Científicas (IVIC), que más de un tercio de la ingesta de calorías 
diarias, en el país, es suplida por cereales procesados. De modo 
que las especies subutilizadas representan un enorme potencial 
para remediar las deficiencias calóricas y nutricionales, e impactar 
positivamente en la salud de la población. 

La investigación de Marisela —que, dicho sea de paso, es oriunda 
de Calabozo, estado Guárico— tiene un plus: incorpora recetas de estos 
alimentos que nos conectan con nuestra tierra. El catálogo de especies 
subutilizadas elaborado por Marisela Bravo, de la mano de Francisco 
Herrera, Malfi Benítez y Maribel Ramos, expone usos culinarios de 
los rubros mencionados, en algunas comunidades locales. 

Una de estas recetas indica, por ejemplo, cómo preparar una 
exquisita confitura de pomalaca (Syzygium malaccense). Este postre 
requiere los siguientes ingredientes: 1 kilo de pomalacas troceadas, 
20 gramos de panela y 1 cucharadita de aceite de coco. ¿Cómo se 
elabora? Se coloca la fruta en agua, junto a la panela en trozos y a 
la cucharada de aceite de coco, y se cocina a fuego bajo, hasta que la 
fruta esté blanda y la panela completamente disuelta. Se deja reposar 
y, ¡mmmm, qué rico! ¡Un verdadero placer! 

La memoria gastronómica escrita por Marisela y demás 
investigadores colaboradores ha permitido la identificación de 20 
frutales de interés, mediante trabajos de campo, análisis de información 
satelital geográfica, entrevistas y revisión de literatura especializada. En 
una primera entrega, que será publicada en el transcurso del primer 
semestre de 2021, se presentará la caracterización de 12 especies de 
alto valor nutricional y culinario; entre estas: caimito, semeruco, 
jobo, chirimoya, corozo y ciruela de huesito. 

La ciruela de hueso (Spondias purpurea) y el semeruco (Malpighia 
emarginata) son frutas que sobresalen en dicho catálogo, por su 
composición nutricional. Marisela señala que la ciruela de huesito 
es una excelente fuente de carbohidratos, en comparación con otras 



Date con la ciencia 

50

frutas de fibra soluble. Asimismo, suministra minerales esenciales, 
como fósforo, potasio, calcio, sodio, hierro, zinc; y aporta vitaminas 
del complejo B. El semeruco, a su vez, es una bomba de vitamina C. 
Cuando se habla de vitamina C, imaginamos limón, naranja; pero 
desconocemos que el semeruco, en su esencia, tiene 80 veces más 
vitamina C que la naranja. ¡Sabelo! Incluso tiene antioxidantes 
que sirven para la protección del músculo cardíaco. El semeruco, 
también llamado cerecita o acerola, lo conseguimos como monte en 
Lara y en Falcón.

Las especies subutilizadas —que son plantas de uso local y no 
van a los abastos convencionales— son resilientes: exigen pocos 
requerimientos de manejo agrícola, ya que se han adaptado a 
condiciones de estrés (suelos pobres, poca disponibilidad de agua, 
temperaturas extremas). Muchas de estas especies incluso tienen 
excelentes usos en la medicina tradicional. 

Es ciencia hecha en Venezuela, liderada por mujeres, como una 
contribución importante para proteger la alimentación del pueblo 
bolivariano, frente a las adversidades y a las agresiones imperialistas. 
Una ciencia que incorpora el aporte sabio y prolijo de cuidado de 
la vida expresado por las mujeres para afrontar los desafíos. Ciencia 
que se conjuga con otros conocimientos en el territorio, por cuanto, 
como dice Marisela, «la ciencia solo es una forma de conocimiento, 
¡no es la única! Es una manera de acercarse a ciertos problemas». 



51

Fuegos que no deben apagarse*

La ciencia cambia. Hay ciencias de nuestro tiempo, 
de nuestros territorios, necesarias para la vida

El fuego siempre ha estado presente 
y lo seguirá estando.

Pero no todos los fuegos son iguales:
algunos no deben apagarse.

Bibiana Bilbao

El fuego ha sido, por milenios, un elemento vital y enigmático para 
las culturas humanas. Los pueblos y las comunidades indígenas han 
usado el fuego en múltiples actividades de subsistencia (preparación 
del conuco, rotación de cultivos, cacería, cocina) rituales e incluso, 
aunque parezca paradójico, para el control de incendios. A pesar 
de los beneficios del fuego, existen ideas preconcebidas propias de 
sociedades occidentales y occidentalizadas que ven el fuego como 
algo negativo, como una fuerza destructora que genera tensiones 
entre las instituciones y los pueblos indígenas.

Comprender la cosa responde a un proceso de diálogo. 
En el Parque Nacional Canaima, una investigación llevada a cabo 
durante más de 20 años ha dilucidado el papel del fuego en el 
funcionamiento de sus ecosistemas, y ha producido propuestas para 
un manejo racional e intercultural del fuego. Es parte de un camino 
científico que se sitúa en la integración de los saberes académicos 
con los conocimientos ancestrales.

El Parque Nacional Canaima se encuentra en el centro del Escudo 
Guayanés. El parque incluye las cabeceras del río Caroní, base del 
desarrollo hidroeléctrico que provee el 80 % de la energía eléctrica 
del país. Los bosques húmedos son el ecosistema dominante, pero 
un mosaico de sabanas y bosques también está presente. En dicha 
área, habita el pueblo indígena pemón que, de manera tradicional, 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (21 de agosto 2020), en Ciudad Caracas.

5



Date con la ciencia 

52

ha usado el fuego en sus prácticas cotidianas. El uso del fuego y las 
frecuentes quemas han hecho pensar que son un factor negativo  
para el normal funcionamiento del sistema hidroeléctrico, en tanto 
disminuye la cobertura boscosa afectando las fuentes de agua. De 
esta manera, las políticas de manejo del área han estado dominadas 
por una visión de combate del fuego que, en consecuencia, han 
significado un conflicto permanente con los habitantes originarios.

Así, en 1999, Bibiana Bilbao, investigadora de la Universidad 
Simón Bolívar, y un equipo de especialistas iniciaron un proyecto 
que buscaba evaluar el efecto del fuego sobre la vegetación de la 
sabana y del borde sabana-bosque, en aras de crear soluciones locales 
para la conservación ambiental, así como para el manejo del fuego 
en la Gran Sabana y la mitigación del cambio climático. El proyecto 
evolucionó incorporando a científicos sociales, responsables del 
manejo del parque y, muy especialmente, a las comunidades indígenas.

Un conjunto de quemas experimentales, siguiendo 
diferentes patrones y modos de quema, fueron dando luces 
sobre el papel del fuego no solo en la configuración del 
ecosistema, sino en su papel como controlador del mismo 
fuego lo que, a su vez, se traducía en una regulación de la 
emisión de gases de efecto invernadero (GEI). 

La consulta a los abuelos de la comunidad y una serie de talleres 
en donde participaban indígenas, académicos, bomberos forestales 
y manejadores del parque fueron configurando un plan de manejo 
del fuego basado en los conocimientos tradicionales. 

Los experimentos mostraron que las quemas realizadas 
de manera rotativa permitían crear cortafuegos que hacían 
de barreras protectoras del bosque. Adicionalmente, dichas 
quemas mantenían volúmenes de biomasa en niveles que impedían 
la producción de fuegos catastróficos que generan importantes 
volúmenes de CO2.

Los métodos tradicionales empleados por el pueblo pemón, que 
consisten en quemas cooperativas de manera rotativa, permitieron 
un mosaico de sabanas y bosques en equilibrio y, a su vez, se 
convirtieron en una práctica que regula y disminuye la emisión de 



53

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

GEI (una práctica de mitigación). Fue la intervención del tupunken 
(criollo) y la imposición de políticas derivadas de la academia 
tradicional y valores occidentalizados la que produjo distorsiones y 
pérdida de conocimientos en las nuevas generaciones de indígenas, 
lo cual se tradujo en un mal manejo del fuego y en un conflicto 
permanente con los manejadores del parque. En la actualidad, la 
inclusión de los conocimientos indígenas y la construcción 
colectiva de un plan de manejo se perfila como un ejemplo a 
seguir para el diseño de planes de mitigación, adaptación y de 
manejo de áreas que cuenten con sustentabilidad social, política, 
cultural y ambiental. 

Extra: este lunes, pasó a la trascendencia Raimundo Pérez, uno 
de los abuelos pemón. Vaya esta columna para el alma vigilante de 
este sabio anciano y la llama de la palabra dicha que sonará en la 
sabana, cada amanecer: «Chinakaro inna weyu pe yetope» («Que la 
luz de ese fuego nunca se apague»).





55

Ganado y pastos que se ayudan*

Sí podemos trascender el modelo agrícola que agrede la vida

Aquí viene el árbol, el árbol
de la tormenta, el árbol del pueblo.

De la tierra suben sus héroes
como las hojas por la savia,

y el viento estrella los follajes
de muchedumbre rumorosa,

hasta que cae la semilla
del pan otra vez a tierra.

Pablo Neruda, Canto general

En tiempos de guerra y de bloqueo imperial, garantizar alimentos 
se convierte en una meta estratégica. Pero no basta con emprender 
políticas dirigidas a generar seguridad alimentaria. Se trata de lograr 
verdadera soberanía alimentaria, de tomar decisiones soberanas 
sobre lo que comemos, cómo y dónde lo producimos y de qué forma 
lo hacemos llegar a toda la población. La soberanía alimentaria es 
un derecho de los pueblos que incluye no solamente los alimentos, 
sino también las tecnologías que usamos para producirlos, la forma 
en que se organizan las redes de distribución y la manera en que 
consumimos los rubros. Es lograr la verdadera independencia. 

Con la llamada revolución verde, se instauró un esquema de 
producción agrícola altamente dependiente de agroquímicos, 
fertilizantes artificiales y, en el caso de la ganadería, altas dosis de 
antibióticos, antivirales y antiparasitantes, alimentos concentrados 
y altos números de animales en espacios reducidos. Todo un 
sistema que produce agotamiento de los suelos, destrucción de 
la naturaleza, pérdida de diversidad, dependencia económica y, 
además, un aumento de las probabilidades de zoonosis y pandemias 
como la que, actualmente, presenciamos en el planeta.

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (28 de agosto 2020), en Ciudad Caracas.

6



Date con la ciencia 

56

Los sistemas de agricultura familiar y, en especial, las 
tecnologías agroecológicas han probado ser una alternativa 
que rescata formas tradicionales y un conocimiento de los 
ciclos naturales de la Tierra, y genera no solo seguridad, sino 
más importante aún: soberanía alimentaria. Un ejemplo es la 
tecnología agroecológica del pastoreo racional voisin, para la 
producción de alimentos limpios basados en técnicas conocidas 
pero modificadas de pastoreo, junto con un manejo agroecológico 
libre de agrotóxicos y fertilizantes solubles, las cuales no agreden los 
suelos con pases de rastra o arado.

En Venezuela, desde hace más de 20 años, el doctor Alonso 
Ojeda-Falcón, investigador de la Universidad Central de Venezuela 
(UCV), viene estudiando y ensayando con estas tecnologías 
agroecológicas. Sus estudios han demostrado las bondades del 
pastoreo racional voisin y que modifica los sistemas de pastoreo 
en tanto cambia el patrón de rotación del ganado, entre potreros, 
dependiendo del estado del pasto. La idea es utilizar el pasto en su 
«punto óptimo de reposo», un concepto relacionado con la máxima 
cantidad de biomasa verde por unidad de superficie. 

En un reciente artículo en coautoría con la doctora Olgioly 
Domínguez, también de la UCV, Ojeda-Falcón revela aumentos 
importantes de la productividad en la cría de ganado bufalino, y 
aumentos en la producción de leche y queso como resultado de la 
implementación de esta técnica. Adicionalmente, los investigadores 
han aplicado una dosis única de emulsión asfáltica que  da un 
impulso inicial al crecimiento vegetal. 

En resumen, la implementación del pastoreo racional voisin 
permitió: a) garantizar la producción limpia de alimentos de 
calidad; b) aumentar la retención de agua en el suelo; c) estimular la 
acumulación de carbono en el suelo; d) triplicar los rendimientos, 
desde el primer año; e) fomentar la biodiversidad; f) suprimir el 
uso de agrotóxicos; y g) suprimir el uso inadecuado del arado y 
de la rastra. 

Sí podemos trascender el modelo agrícola dominante 
basado más en las ganancias de la industria de alimentos que 



57

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

en garantizar la alimentación de los pueblos. En Venezuela, hay 
investigaciones, como las realizadas por Ojeda-Falcón, que nos 
orientan ese camino. Hoy, más que nunca, tenemos un compromiso 
desde la ciencia para vencer las sombras del bloqueo y construir esa 
sociedad más justa que soñamos todos y todas.





59

Por la vida y un futuro mejor*

Habla condensada la del perro. 
Apenas gruñe y ya da por enteradas 

todas sus intenciones. 
No necesita de muchas palabras,

como el poema. 
Su gesto inamistoso 

resume todo lo que sus ladridos 
podrían decirnos si procediera 

rápidamente a mordernos. 
Después de todo 

el mordisco es la verificación objetiva
de su modo metafórico 

de hablar entre dientes. 

Juan Calzadilla, en El habla de los perros

El pasado 12 de mayo, el Gobierno argentino aprobó, luego 
de un proceso que duró al menos dos años, la comercialización 
y la siembra del trigo HB4, una variedad transgénica resistente 
a la sequía. Esta variedad de trigo fue desarrollada por el Grupo 
empresarial Bioceres cuyas acciones en la bolsa se elevaron casi de 
inmediato. Ese trigo es resistente, además, al herbicida glufosinato 
de amonio, un producto 15 veces más tóxico que el glifosato. Es 
importante recordar que las variedades transgénicas se usan de 
manera obligada con estos productos.

En un artículo reciente, hablábamos sobre los riesgos involucrados 
en la aplicación de variedades transgénicas tanto para la salud 
humana, la naturaleza, la soberanía alimentaria y el bienestar de 
campesinos y campesinas. De hecho, en el caso argentino, alrededor 
de 1400 científicos y científicas de 35 universidades se opusieron 
a la aprobación del uso del trigo HB4. El criterio crematístico fue 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (26 de mayo 2022), en Últimas Noticias.

7



Date con la ciencia 

60

superior. El valor de las acciones en la bolsa dominó el criterio 
primario de toda decisión política, que debería ser la afirmación 
de la vida.

La superficie y consumo de cultivos transgénicos ha ido 
creciendo sin pausa. En 2019, 29 países reportaban un total de 190 
millones de hectáreas dedicadas a variedades transgénicas, mientras 
que 42 países eran importadores de estos productos. Un 42 % de la 
superficie se encuentra en Brasil, Argentina y Paraguay, lo que ha 
llegado a llamarse soyalandia por la extensión de tierras dedicadas a 
la soya transgénica. De hecho, la mayor superficie se encuentra en 
países en desarrollo y no en los países que crean y se benefician con la 
generación de estos alienígenas genéticos.

La producción y comercialización de variedades transgénicas 
se promociona como solución a la necesidad de producir más 
alimentos. Es la base de la justificación de la revolución verde 
que implicó extensas superficies de monocultivos con altísimos 
requerimientos de agroquímicos; pero que, también, implicó 
el desplazamiento de campesinos y campesinas de sus tierras, el 
deterioro de suelos, la desaparición de variedades agrícolas y la 
creación de relaciones de dependencia tecnológica, social y cultural.

El agronegocio ha ido avanzando en Latinoamérica de manera 
vertiginosa. Ahora resulta que, en nuestro país, sometido a un asedio 
criminal que nos obstaculiza el acceso a insumos, un asedio que 
atacó la moneda y promovió el acaparamiento y la hiperinflación, 
aparecen voceros y voceras promoviendo la producción intensiva 
y la introducción de transgénicos. Resulta que las empresas que 
salieron del país y que formaron parte del esfuerzo por destruirnos, 
quieren regresar, quieren aprovechar la recuperación que tanto nos 
costó y promover la introducción de transgénicos y la implantación 
del agronegocio.

Es en este contexto que nos encuentra el Día Mundial Contra 
Bayer-Monsanto-Syngenta. Una fecha mundial para oponerse a las 
gigantes transnacionales del agronegocio y los transgénicos. Un 
día para decirle al mundo que somos muchos y muchas los que 
defendemos a nuestras semillas autóctonas, criollas, campesinas, 



61

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

indígenas y afrodescendientes. Muchos y muchas que abogamos por 
la vida y por un futuro de bienestar para todos y todas. 

Justamente el sábado pasado un grupo de activistas se unió a 
la jornada contra Bayer-Monsanto-Syngenta en defensa de nuestra 
semilla. La jornada fue organizada por la Campaña Venezuela 
Libre de Transgénicos, la Feria Conuquera y la Fundación Pueblo a 
Pueblo. Allí se explicó lo que significaba la transgénesis y los riesgos 
de su consumo, así como lo importante de estar informado acerca 
del poder de las transnacionales del agronegocio.

Un aspecto importante de esta jornada fue recordar a los 
asistentes que en Venezuela tenemos un escudo protector contra 
los transgénicos y es nuestra Ley de Semillas. En Venezuela el 
uso y comercialización de transgénicos está prohibido por ley. 
Ley que fue construida de manera colectiva por el poder popular 
en su condición de pueblo legislador. Ley en la que participaron 
productores y productoras, servidores públicos, estudiantes, 
científicos y científicas. Ley que expresa el deseo del pueblo como 
único detentor de la soberanía.

El agronegocio es como el perro que nos refiere el poeta 
Calzadilla. Morder es su forma metafórica de hablar entre dientes, 
y eso es lo que está haciendo en este momento el agronegocio. Pero 
nosotros nos hemos defendido, hemos resistido —y, en el proceso, 
hemos cuestionado el modelo agrícola—, hemos innovado y creado 
formas alternativas de organizarnos y hemos recuperado nuestras 
semillas. Nos toca fortalecer las formas organizativas contempladas 
en la Ley de Semillas, defender esa ley y estar muy atentos. Durante 
la jornada, la activista Emma Ortega dijo «la vida es una gran 
poesía». ¡Vamos a luchar y defender esa poesía!





63

Saber hasta la raíz*

La soberanía es eso: sembrar nuestros conocimientos, 
nuestras semillas y nuestra historia

Cada semilla sabe
cómo llegar a ser árbol.

Y tantas son las semillas
como los sueños secretos.

Jorge Bucay, Semillas somos

Una agroecología con raíz campesina fructifica, hoy, en 
Venezuela. El último viernes de agosto de esta cuarentena 
comunitaria, 45 familias de los Andes se comprometieron a 
multiplicar 46 kilos de semillas artesanales para estar a la hora en 
nuestra mesa.

Son simientes de maíz blanco de altura, trigo, pira, quinua; 
arvejas, habas; acelga, apio España, cebollín grande, perejil, cilantro, 
lechuga y rábano que retomarán su camino en las comunidades 
parameras y fuera de esos territorios.

En marzo de este año, la semana antes de que iniciara el 
confinamiento social por covid-19, Venezuela suscribió, con la 
Organización de las Naciones Unidas para la Alimentación 
y la Agricultura (FAO), un proyecto dirigido a fortalecer las 
capacidades científico-tecnológicas de las comunidades 
agrícolas para el escalamiento de la producción artesanal 
de semillas de cereales, hortalizas, leguminosas; en Mérida, 
Trujillo, Portuguesa y Miranda.

Se trata de un proyecto de agricultura familiar, basado en el 
rescate de conocimientos y prácticas ancestrales, cuyo objetivo es 
robustecer el Plan de Siembra Venezuela Cultiva.

Este acuerdo es un espejo de las luchas de tres mil familias rurales 
que participan en la Alianza Científico-Campesina. Mientras otros 
parecieran estar atrapados en el tiempo de la modernidad que se traga 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (4 de septiembre 2020), en Ciudad Caracas.

8



Date con la ciencia 

64

las otras temporalidades, el amor, el saber y el sudor de esta gente se 
derrama en los campos venezolanos para dar un agradable aliento.

Hace trece años, en los páramos de Mérida, un grupo de 
familias activó, con acompañamiento de la academia, un esfuerzo 
por reproducir las antiguas variedades tradicionales de semillas.

Mano a mano, con la Misión Ciencia, se establecieron las 
bases para la implementación de un sistema de usos tradicionales 
de los recursos genéticos en los territorios. Esta tarea significó 
deconstruir el discurso del modelo agrícola moderno colonial, 
que estigmatiza las semillas originarias, asociándolas a baja 
productividad, pobreza y atraso.

A bordo de la Alianza Científico-Campesina, productores 
e investigadores han luchado, por más de 4800 días, para que 
Venezuela no dependa de semillas importadas.

La Alianza Científico-Campesina es una experiencia cargada de 
dimensiones, conexiones, saberes y sabores por la vida. Comenzó 
con la papa nativa y, hoy, lleva en la carreta hortalizas, frutas, 
leguminosas y cereales. El acuerdo de núcleos semilleristas que 
Venezuela tiene con la FAO es replicar la esencia de este programa 
que favorece la agrodiversidad: el derecho de las familias campesinas 
y otras personas involucradas en la agricultura para conservar, 
utilizar, mantener y desarrollar sus propios recursos fitogenéticos. El 
proceso incluye: las semillas, como un bien colectivo de los pueblos; 
el conuco, como espacio de aprendizaje; el trueque de semillas 
soberanas adaptadas a zonas y climas; la agroecología, como una 
práctica cotidiana que devuelve su justo valor a los recursos de la 
Tierra; la sistematización y el intercambio de conocimientos.

La organización es esencial. Gabriela Jiménez-Ramírez, Liccia 
Romero, Caroly Higuera, Bernabé Torres, Gerardo «Lalo» Rivas 
y Rafael Romero han sido quijotes en esta ruta. Este sexteto está 
convencido de que la verdadera soberanía está en las semillas y en la 
descolonización de los procesos de producción.

«De las semillas soberanas, brotan experiencias creadoras 
y transformadoras que pueblan las raíces de la patria». Esa es la 
poesía de la Alianza Científico-Campesina. Versos que tejen los 



65

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

derechos a las semillas y a la diversidad biológica con los derechos a 
la alimentación, a la salud, a la cultura, a los conocimientos de los 
pueblos; y con los derechos de la madre tierra.

La semilla artesanal es un poder que permite a las bases 
campesinas construir soberanía agroalimentaria, en los 
territorios, y protegerse del riesgo agroclimático.

A diferencia de la semilla corporativizada, la producción 
artesanal de semillas se sustenta en técnicas sencillas y sanas.

«La semilla artesanal se pasea por el territorio. En ese 
recorrido, ocurren procesos de recombinación y cruzamientos 
entre plantas semejantes. Ese fenómeno enriquece la diversidad 
biológica. La semilla biológica, al estar en el territorio asociada 
con otras semillas, hace posibles interrelaciones que favorecen el 
ecosistema —precisa Gabriela, y agrega—: La semilla artesanal tiene 
una adaptación y una plasticidad genética en el territorio. Así, 
cuando hay condiciones agroclimáticas difíciles, vemos la respuesta 
de todas esas relaciones». La semilla artesanal resiste en relación: 
necesita de los pueblos y del territorio.

Sin las semillas y sin los pueblos no hay futuro posible. 
Como dice el poeta Jorge Bucay, «semillas somos». Dentro de 
nosotros y de nosotras, hay saberes, sueños, esperanzas que también 
esperan echar raíces y nacer, como semillas de soberanía. La FAO 
lo comprobó en Mucuchíes: «En Mérida, hay todo un tejido social 
fortalecido para la producción». Son capacidades de la agricultura 
familiar venezolana que, como en el resto del mundo, proporcionan 
el 70 % de los alimentos a la población. Sea quien lleve la semilla, 
o quien la espere, o quien la siembre, siempre será guardián de 
pan, conocimiento y vida.





67

De dónde viene lo que comemos*

Que haya hoy día un doctor que por el agro
cambie la medicina, es un milagro,

un noble proceder
que elogiado por todos debe ser

y divulgado en todos sus detalles.
Pero con relación a Ramos Calles,

aunque sostengo el mismo parecer
solo una observación tengo que hacer: 

¿Por qué escogió el cultivo de arroz
al esgrimir la hoz?

Tratándose de un médico de locos,
¿no le cuadraba más el de los cocos? 

Aquiles Nazoa, en Arroz con coco

Cada diciembre, los venezolanos y las venezolanas se aprestan 
a preparar y comer lo que para todos y todas es el plato navideño. 
Nos referimos a la hallaca. No importa dónde nos encontremos, 
buscamos los ingredientes y apartamos un día, o dos, para ese gran 
evento, que es la preparación de nuestras hallacas. Cómo se originó 
es un tema que se debate y en el cual se menciona la mezcla de guisos 
españoles con toques y técnicas indígenas. Su historia, las culturas 
que yacen en cada hallaca no es, sin embargo, muy visibilizada. Eso 
ocurre con muchos de nuestros alimentos, especialmente cuando, 
en su origen, hay raíces indígenas o africanas. Lo mismo ocurre con 
los rubros que se siembran o las técnicas de cultivo.

El conjunto de actividades y elementos relacionados con 
la producción, la distribución, la preparación y el consumo de 
alimentos es lo que se denomina sistema alimentario. Puede haber 
diversos sistemas alimentarios, los cuales, a su vez, impactarán en 
la nutrición, el estado de salud, el crecimiento socioeconómico y la 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (7 de julio 2022), en Últimas Noticias.

9



Date con la ciencia 

68

sustentabilidad. Por otra parte, el régimen alimentario define una 
organización geopolítico-económica, históricamente específica de 
las relaciones agrarias y de sus articulaciones internacionales. 

Hoy, podemos afirmar que el régimen alimentario dominante 
es corporativo. Esto es, un régimen cuyo sistema alimentario está 
controlado por pocas empresas muy poderosas que imponen rubros, 
modos de producción, técnicas, producción, distribución, acceso 
e incluso el propio consumo. Este régimen, controlado desde el 
Norte global, bajo directrices que parten de organizaciones como el 
Fondo Monetario Internacional o el Banco Mundial, promueve el 
libre comercio pero de forma que realmente favorece al gran capital 
transnacional. Entre otras prácticas están el subsidio a la agricultura 
del Norte global y la exportación al Sur global, a precios bajos que 
hacen inviable la producción local en lo que se llama dumping.

Este relato incluye otro elemento importante: el racismo 
alimentario, que implica la exotización de grupos no blancos y la 
invisibilización de las historias de los marginados y racializados; la 
historia de la hallaca, por ejemplo.

Estos temas son estudiados y trabajados por Ana Felicien, 
investigadora afrodescendiente en el Centro de Ecología del 
Instituto Venezolano de Investigaciones Científicas, con una larga 
trayectoria tanto de estudio como militante a favor de la soberanía 
alimentaria y la defensa de la semilla criolla. Es justo en el marco 
del Segundo Seminario sobre Reparaciones de la Esclavitud y la 
Colonización, que culminará la próxima semana, que Ana nos 
narra los casos de dos rubros en donde el racismo alimentario se 
pone en evidencia. Se trata del cultivo de arroz en África y del cacao 
en Abya Yala. Veamos a qué se refiere.

La narrativa dominante vincula el arroz con la región asiática. 
Sin embargo, existe evidencia de que antes del contacto con 
Europa, los africanos ya cultivaban el arroz (Oryza glaberrima), en 
la parte occidental del continente. Se sabe de la existencia de un 
sofisticado sistema de producción de arroz que incluía sistemas 
de riego, construcción de diques, así como plantaciones a lo largo 
de un gradiente de paisajes con variedades adaptadas a diferentes 



69

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

regímenes hídricos y de salinidad. Este sofisticado sistema y parte 
de los conocimientos asociados fueron desmantelados por la trata 
negrera y la esclavitud. Los comerciantes europeos se apropiaron de 
tierras y del conocimiento que, inevitablemente, permanecía en los 
esclavizados que llevaron a Abya Yala y ayudaron a los colonizadores 
a producir arroz en estas tierras. Es una historia invisibilizada.

El cacao (Theobroma cacao) es una planta cuyo centro de 
diversidad es la cuenca amazónica y se distribuyó hasta México. 
Era ampliamente cultivado por la población amerindia, que 
lo usaba como renglón alimenticio, instrumento de cambio y 
en ceremonias y rituales. Los invasores europeos no tardaron 
en reconocer los atributos de este rubro y se apropiaron de su 
producción la cual fue reforzada con mano de obra esclavizada. 
Esta producción era casi totalmente exportada a Europa en donde 
se mezcló con leche y azúcar para producir lo que hoy conocemos 
como chocolate, producto que difiere del original americano. El 
cacao sirvió para enriquecer a una élite urbana (los grandes cacaos) 
y, finalmente, fue monopolizado por unas pocas transnacionales. 
El cacao se mantuvo por el conocimiento acumulado de las 
poblaciones indígenas, primero, y afrodescendientes, después. Es 
otra historia invisibilizada.

Trabajos como los de nuestra amiga Ana Felicien buscan 
rescatar esa memoria, reconocernos en nuestra identidad y 
lograr justicia cognitiva. ¡Investigaciones con base descolonial y 
sentimiento soberano!





71

Alienígenas genéticos*

Para hacer esta muralla,
tráiganme todas las manos:

los negros, sus manos negras,
los blancos, sus blancas manos. 

Ay,
una muralla que vaya

desde la playa hasta el monte,
desde el monte hasta la playa, bien,

allá sobre el horizonte. 

Nicolás Guillén, poeta, periodista y activista político cubano

La segunda causa de desaparición de la diversidad biológica 
es la introducción de especies exóticas. Esto es, la amenaza que 
implica la aparición de especies en lugares donde no se originaron. 
El pez león, por ejemplo, nativo del Océano Pacífico, apareció por 
accidente en el mar Caribe. Este pez se convirtió en un problema 
para los organismos propios del mar Caribe siendo una verdadera 
amenaza para la supervivencia de muchos. Asimismo, podemos 
pensar en una especie cuyo material genético ha sido modificado 
artificialmente. Es como una especie exótica llegada de otro planeta 
ya que antes de la modificación, no existía en ninguna parte.

¿Pero qué es una especie genéticamente modificada? Vayamos 
por partes. Todos los seres vivos contienen en sus células ADN 
y/o ARN. Son macromoléculas que contienen la información que 
nos hace lo que somos: humanos, pulpos, musgos o bacterias. El 
material genético no es estático y se modifica mediante una serie 
de mecanismos, que generan la diversidad de formas de vida que 
conocemos. La velocidad de las modificaciones dependerá del tipo 
de organismo o incluso de la región de la molécula. Los virus como 
el SARS-CoV-2, por ejemplo, cambian más rápido que, digamos, 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (28 de abril 2022), en Últimas Noticias.

10



Date con la ciencia 

72

un elefante y es por eso que, en dos años de pandemia, hemos sido 
testigos de la aparición de diferentes variantes.

Hoy día, existen maneras, llamadas tecnologías de ADN recombinante, 
capaces de transferir fragmentos de material genético de una forma 
más rápida de lo que ocurre en la naturaleza; pero, además, sin 
respetar distancias filogenéticas. Esto es, transferir material genético 
de una especie a otra produciendo lo que llamamos organismos 
genéticamente modificados o transgénicos. En el caso específico de la 
agricultura, la tecnología de ADN recombinante ha sido utilizada 
para producir variedades que se promocionan como resistentes a 
plagas, a sequías o que contienen algún elemento esencial que, en 
forma natural, no tendrían.

Es así como, actualmente, millones de hectáreas en el mundo se 
encuentran sembradas con variedades transgénicas de maíz, soya, 
remolacha, arroz o algodón. Estas se promocionan como formas de 
garantizar la seguridad alimentaria en el contexto de una visión de 
la agricultura propia de la llamada revolución verde y la cual no es más 
que un modelo que utiliza cantidades absurdas de agroquímicos y 
mercantiliza los alimentos, a la vez que produce enormes ganancias 
a unas pocas empresas transnacionales.

En la actualidad, hay fuertes evidencias que revelan cómo la 
introducción de transgénicos, tiene consecuencias negativas en la salud 
pública, en la preservación de la diversidad agrobiológica y en la soberanía 
alimentaria; cómo generan dependencia tecnológica y financiera, y 
afectan el modo de vida de millones de campesinos y campesinas.

Recientemente, llegó a nuestras manos un ejemplar del 
libro titulado Investigación e innovación para la soberanía alimentaria 
en Venezuela, que acaba de publicar la Organización de las 
Naciones Unidas para la Alimentación y la Agricultura (conocido 
mundialmente como FAO, por sus siglas en inglés) en conjunto 
con los ministerios del Poder Popular para Agricultura Urbana 
y de Ciencia y Tecnología. Se trata de una serie de trabajos que 
debaten en torno a la alimentación, sus modos de producción 
y sobre visiones otras para garantizar los alimentos de manera 
soberana y perdurable. 



73

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

Resalta, en el contexto de este artículo, el trabajo de la 
investigadora caraqueña Jaheli Fuenmayor del Instituto Venezolano 
de Investigaciones Científicas que nos pasea por lo que son las técnicas 
de ADN recombinante y nos alerta sobre sus posibles consecuencias. 
En efecto, esta científica cita resultados de investigaciones que 
muestran cómo el consumo de maíz transgénico, por ejemplo, 
aumenta el riesgo de desarrollo de tumores, alteraciones hormonales 
y de fallas renales y hepáticas, en ratas alimentadas con estos 
productos. Son investigaciones que se han encontrado con el poder 
de las transnacionales de la alimentación que intervienen en las 
políticas de financiamiento y publicación para bloquear resultados 
que les adversan, como se sabe se hizo, de manera feroz, para atacar 
cualquier estudio que demostrara los efectos negativos del cigarrillo. 

Son empresas que arman un entramado publicitario, de eventos 
y de cabildeo que terminan promoviendo el uso de transgénicos y 
con estos, el mercado de agroquímicos y el control de las decisiones 
sobre qué y cuánto sembrar, cómo distribuir las cosechas, a quiénes 
financiar, etcétera. Un golpe directo a la soberanía alimentaria 
de los pueblos amparado en una ilusión que usa la ciencia para 
encandilar y esconder intereses económicos de unas pocas empresas. 

En Venezuela, tenemos una herramienta que debemos fortalecer 
y que nos permite defendernos del uso de esas tecnologías que 
ofrecen modernidad, pero generan pobreza e inseguridad alimentaria, 
y afectan nuestra agrodiversidad e independencia. Se trata de 
nuestra Ley de Semillas. Una ley producto del debate popular con 
la participación de productores y productoras, servidores públicos, 
académicos/as y legisladores/as, por igual. Una ley que protege un 
modo de hacer agricultura alternativa, que protege la naturaleza, al 
campesino y a la campesina, al pueblo todo. Una ley que requiere 
reglamentarse y sobre la que hay que profundizar. Vivimos tiempos 
convulsos. Seamos como esa muralla de la que nos habla Nicolás 
Guillén y defendamos nuestro derecho a una agricultura libre de 
transgénicos, sana y soberana.





75

¿Re-editando la vida?*

Caminas entre muertos y con ellos conversas
sobre cosas del tiempo futuro y negocios del espíritu.

Carlos Drummond de Andrade, en Elegía 1938

¡Repeticiones palindrómicas cortas agrupadas y regularmente 
espaciadas! ¡Vaya nombre! Se conoce por sus siglas en inglés como 
Crispr y es una técnica que, según sus desarrolladores, permite editar 
partes del material genético de una manera más rápida, más barata 
y más precisa que otras técnicas convencionales de modificación 
genética como la cisgénesis y la transgénesis. Fueron las científicas 
Jennifer Doudna, de la Universidad de California-Berkeley 
(EE. UU.); y Emmanuelle Charpentier, de la Unidad Max Planck 
para la Ciencia de los Patógenos de Berlín (Alemania), quienes 
trajeron a la luz esta técnica, en 2012. Por ello, se les otorgó el Premio 
Nobel de Química, en 2020. Pero ¿de qué trata esta técnica que 
parece estar revolucionando el mundo científico… y empresarial?

El origen de este desarrollo tecnológico parte del descubrimiento 
de la presencia en bacterias de secuencias de ADN (material genético 
donde yace toda la información que nos hace biológicamente lo 
que somos) que se repiten y, de alguna manera, funcionan como 
autovacunas y protegen las bacterias portadoras de infecciones por 
virus. Dichas repeticiones, que se leen igual en ambas direcciones 
(son palindrómicas), contienen material genético de virus que han 
atacado a la bacteria en el pasado. De esta manera, si hay una nueva 
infección, la bacteria los reconoce y los neutraliza.

El mecanismo Crispr se activa mediante guías que identifican 
secuencias específicas del ADN del virus y la acción de una proteína 
(Cas9) que, cual tijera, corta el ADN y elimina trozos de este 
haciendo inefectiva la infección. Lo que las investigadoras Doudna 
y Charpentier descubrieron es la posibilidad de usar secuencias 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (4 de agosto 2022), en Últimas Noticias.

11



Date con la ciencia 

76

repetitivas palindrómicas diseñadas en el laboratorio y las «tijeras» 
moleculares que proporciona la proteína Cas9 para cortar ADN de 
una especie escogida y eliminar trozos de este o adicionar trozos, 
artificialmente diseñados en el espacio cortado. Esto es, reescribir el 
material genético, editar el material genético.

La técnica es, efectivamente, más sencilla; no requiere equipos 
especialmente sofisticados, por lo que es más barata y ha mostrado 
ser más precisa. A diferencia de la transgénesis, que introduce en una 
especie genes de otra especie, Crispr modifica genes ya existentes en 
la especie y se está convirtiendo en una herramienta ampliamente 
usada y sobre la cual se han generado potentes expectativas, tanto 
en agricultura como en medicina. 

En agricultura, se han hecho investigaciones en diferentes 
cultivos, principalmente de arroz y de maíz; pero también de 
tomates, soya, champiñones, etcétera. Las investigaciones van 
dirigidas a aumentar la productividad de los cultivos, así como 
a mejorar la tolerancia de las plantas a estrés abiótico (sequía, 
salinidad, calor) y biótico (enfermedades). Las investigaciones se 
realizan sobre todo en China, EE. UU., Europa y Japón, y ya hay un 
número importante de empresas financiando estas investigaciones y 
patentando, por supuesto, los productos de la investigación.

Una vez más, el principal justificativo para estos desarrollos es 
la necesidad de garantizar los alimentos de la población humana, 
un justificativo que pierde sustento cuando la misma Organización 
de Naciones Unidas para la Agricultura y Alimentación (FAO) ha 
determinado que, en el mundo, se producen suficientes alimentos 
para toda la población. Si hay hambre en el mundo es por problemas 
ligados a la distribución de lo que se produce, al acaparamiento de 
alimentos y al poco acceso a los alimentos convertidos en mercancía 
en el sistema capitalista.

En un mundo donde, según la FAO, existen 690 millones de 
personas que sufren de hambre y 2000 millones de malnutrición, 
es claro que el modelo impulsado por la revolución verde no 
respondió a lo prometido. Por el contrario, aumentó la brecha 
entre ricos que comen y pobres malnutridos, empobreció los 



77

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

suelos y contaminó la tierra con el uso desmedido de plaguicidas y 
agrotóxicos en general. De los riesgos a la salud, a la naturaleza y a 
la soberanía alimentaria que implica el uso de transgénicos ya nos 
hemos referido en esta columna. Hoy, traemos la alerta sobre el uso 
de esta nueva técnica (Crispr), cuyos productos, por no introducir 
genes ajenos a la especie, quedan fuera de las regulaciones. Suecia, 
por ejemplo, determinó que los organismos resultantes del uso de 
Crispr no son organismos genéticamente modificados; por tanto, 
¡escapan a toda regulación!

La edición genética sí es modificación genética y sus productos son, 
igualmente, patentados y apropiados por empresas que vulneran la 
libertad de campesinos y campesinas de producir, usar e intercambiar 
sus propias semillas. Los productos de estas modificaciones son 
heredables e impactan en el acervo genético de poblaciones enteras 
y alterando el curso de la evolución. Las implicaciones bioéticas 
son gigantes y no deben desestimarse. En Venezuela, se realizan 
importantes avances en torno a métodos alternativos que rescatan 
otros conocimientos y que piensan la agricultura como patrimonio 
de los pueblos, y no como negocio para el enriquecimiento de unos 
pocos. ¡Hacia allá debemos enfocarnos!





79

La solución está con nosotros* 

Basta un milímetro para que se abra el abismo. 
No hacen falta gritos ni silencios certeros. 

Abajo siempre corren los ríos subterráneos. 

Pedro Borges, en Abismo

Venezuela es un país megadiverso. De hecho, nos encontramos 
entre los 10 países con mayor diversidad biológica del mundo. 
Contamos con una riqueza maravillosa, que debemos proteger 
y resguardar. Allí, se incluyen, además, valiosos elementos con 
propiedades alimenticias, medicinales, etcétera. En momentos 
cuando el planeta enfrenta una grave crisis climática, se presagia 
una crisis alimenticia y, adicionalmente, sufrimos los embates 
de medidas coercitivas unilaterales que afectan nuestro normal 
desempeño, debemos mirar nuestra tierra, nuestro patrimonio 
natural y, desde ahí, emprender caminos para el buen vivir.

Un caso muy concreto al cual nos queremos referir es a la cría 
de cachamas, como recurso autóctono de alto valor nutritivo. La 
mención viene en relación con múltiples encuentros y conversaciones 
que hemos tenido con el maestro-pueblo Walter Lanz, y que 
muchos y muchas conocen, amigablemente, como Walterio. Se 
trata de un investigador con años de experiencia en temas agrícolas 
y pecuarios, y que ha sido promotor de la agroecología y el rescate 
de conocimientos tradicionales, ancestrales y populares.

Walterio tiene años recopilando información, compartiendo 
conocimientos y ensayando múltiples formas de producción agrícola y 
pecuaria, siempre preocupado por encontrar soluciones que garanticen 
la soberanía alimentaria, mediante el uso de nuestros propios recursos 
y convencido de que dichas soluciones las tenemos a mano. 

Es así como ha insistido, en muchas ocasiones, en las bondades de 
la piscicultura, como forma de producción de proteínas alternativas 
y, en particular, en el uso de la cachama como especie autóctona. 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (18 de agosto 2022), en Últimas Noticias.

12



Date con la ciencia 

80

Las cachamas son peces de agua dulce del género Colossoma, propios 
de la cuenca del río Orinoco y que los indígenas de nuestra tierra 
han consumido por centurias. 

La cría de cachamas en tanques y piscinas de cría es no solo 
factible, sino que involucra detalles técnicos y metodologías ya 
conocidas y ensayadas. Existen manuales de cría de esta especie, así 
como estudios del ciclo de vida de la cachama, la atención de los 
reproductores, la estimulación de la reproducción mediante el uso 
de hipófisis, la incubación de los huevos y el manejo de las larvas. 

El interés por la especie llevó a nuestro amigo Walterio a 
Lara, Táchira y Apure, a emprender ensayos con comunidades de 
campesinos y campesinas; así como a trabajar en conjunto con los 
estudiantes de la Escuela de Agroecología Latinoamericana Paulo 
Freire, en Barinas. Durante estos años, se ha constatado que es 
posible criar esta especie utilizando alimentos no concentrados 
e incluso haciendo usos de rubros provenientes de los conucos 
adyacentes. La cachama tiene una alta digestibilidad: es una fuente 
de proteínas y aminoácidos esenciales, baja en grasas saturadas 
y rica en vitaminas A, D, E y complejo B, carotenoides, ácidos 
esenciales y omega-3.

La cachama puede producirse en policultivos con otras 
especies como coporo y curito, lo que hace muy eficiente el uso 
del espacio y de los recursos. Puede hacerse en plantas de crías 
con alta tecnificación, pero también en espacios comunitarios, 
sin mayores elementos que involucren altos costos. Los 
cálculos de productividad que ha constatado Walterio llegan a 
aproximadamente 1000 kg de carne, por hectárea, por año. Como 
una comparación interesante, tomemos el caso de la productividad 
de carne de ganado bajo condiciones de pastoreo extensivo, la 
generalidad en nuestro país, que llega a unos 318 kg de carne por 
hectárea por año. Como vemos, la cachama ofrece una altísima 
productividad, incluso si la comparamos con técnicas de pastoreo 
alternativas experimentadas en nuestro país, como la técnica 
voisin, que sobrepasa los 1000 kg/ha año, pero que no es, hasta 
los momentos, la técnica dominante.



81

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

Una de las preocupaciones de nuestro amigo Lanz es la 
introducción de tilapias, una especie de pez nativa de África, que 
ha sido extensamente utilizada en la industria piscícola mundial.  
En un reciente artículo publicado en la revista El Vitral de la Ciencia, 
en conjunto con la investigadora Estalina Báez, nos llama la 
atención sobre los riesgos y peligros del uso de esta especie para 
nuestra diversidad biológica. Hay que tomar en cuenta que la tilapia 
(Oreochrimis spp.) es considerada, por el Grupo de Especialistas en 
Especies Invasoras de la Unión Internacional para la Conservación 
de la Naturaleza (UICN) como una de las 100 especies más dañinas, 
dada su alta adaptabilidad a nuevos ambientes y su alta eficiencia 
reproductiva lo que la hacen una invasora exitosa con capacidad 
para desplazar especies autóctonas. La cachama no implica ninguno 
de estos riesgos.

La solución la tenemos en nuestras manos, como nos insiste, 
una y otra vez, Walter Lanz, un verdadero maestro-pueblo, 
lleno de ideas y conocimientos que nos ayudan a garantizar la 
soberanía alimentaria, mediante el uso de nuestra diversidad 
biológica y sociocultural. 





83

Mística de la papa bonita*

Científicos venezolanos mejoran y multiplican 
semillas de papa para pisos bajos

Papa, dulce manjar
de mi tierra andina

de vientos cantarina,
alimento del cholo, del indio,

del negro, del blanco, la raíz divina
para el labrador amante de la tierra andina.

[…]
germinas para alimentar,

para eliminar del hombre su tristeza, 
su congoja  y  su hambre.

Elizabeth Chacón, en Papa, dulce manjar

Venezuela tiene cinco años sin importar semilla de papa. Un 
logro extraordinario de la Alianza Científico-Campesina. Las 
autoridades han notificado un ahorro diario de al menos 1 millón 
de dólares que, antes, debía invertir el pueblo agricultor.

Los protagonistas de esta experiencia de comunalización de la 
ciencia para la producción son más de tres mil familias campesinas 
y un grupo de investigadores académicos que, hoy, tienen la 
satisfacción de saber que están en plena capacidad de abastecer al 
país en semilla soberana de papa, un tubérculo que se ubica entre 
los 10 alimentos que más consume el pueblo venezolano. 

La variedad de papa más deseada y querida en Venezuela, en esta 
época, pareciera ser la María Bonita. Esta papa ha cobrado mucha 
importancia en nuestro país; ya que, a diferencia de la mayoría de 
las variedades de papa que prefieren el frío paramero, María Bonita 
crece muy bien en los pisos bajos. 

Sobre las características de esta variedad, desarrollada en el 
Instituto Nacional de Investigaciones Agrícolas (INIA), indaga en 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (19 de febrero 2021), en Ciudad Caracas.

13



Date con la ciencia 

84

la actualidad el Laboratorio de Mejoramiento Vegetal del Instituto 
de Biología Experimental de la Universidad Central de Venezuela 
(UCV). La lideresa de este centro es Maira Oropeza. Esta guarenera 
es inteligente, dedicada y cálida. Es doctora en Ciencias, mención 
Botánica y premio nacional de ciencia, tecnología e innovación. 
Bajo su cuidadosa mirada, la Alianza ejecuta un procedimiento 
de mejoramiento vegetal asistido de la papa. ¿Por qué es asistido? 
Porque se valen de biotécnicas para germinar las semillas de papa 
en condiciones controladas. De alguna manera, es lo que han hecho 
los campesinos y las campesinas por siglos, pero en condiciones 
más controladas. ¡No es transgénesis!

A mediados de 2020, Maira empezó una investigación 
sobre las potencialidades de los frutos botánicos de la papa 
María Bonita, en articulación con Antonio Indriago Rivero, 
un joven estudiante universitario, que se ha destacado por 
sus aportes en la Corporación para el Desarrollo Científico y 
Tecnológico (Codecyt). 

En pocos meses, este par de científicos esperan cruzar el grano 
de polen de la variedad María Bonita con el óvulo de otra variedad 
para tener semillas que podrían aportar una gran variabilidad 
genética y características favorables adicionales a este cultivo. Estos 
venezolanos usaron, para sus estudios, frutos de la planta de papa 
María Bonita suministrados por un agricultor de la parroquia La 
Pastora, en Caracas. 

Cuando decimos «fruto de la planta de papa», no estamos 
hablando del tubérculo. El tubérculo también se usa como semilla: 
es una semilla asexual, porque cada ojo es un brote que puede 
regenerar una planta completa (usted siembra una papa y, de ahí, 
sale una mata de papas). Pero, en esta oportunidad, nos referimos a 
las bayas: esos frutos de la planta de papa que son muy parecidos a 
los del tomate silvestre; es más: son de la misma familia. 

Todas las variedades de papa —de pisos altos, pisos bajos; 
comerciales o silvestres; ¡todas!— florecen, si les damos el tiempo 
necesario para florecer. Las plantas de papa germinan impresionantes 
y hermosas flores blancas o moradas, las cuales permiten distinguir 



85

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

las variedades. Luego, estas flores forman los frutos (las bayas). Las 
bayas son un fruto carnoso, pequeño y de forma arriñonada, con 
semillas rodeadas de pulpa; pueden ser de colores amarillos, con 
algunos tonos de marrón. Estos frutos contienen la semilla sexual 
de la papa, que se origina por la fecundación del óvulo (gameto 
femenino) y un grano de polen (gameto masculino). Estas dos 
estructuras están dentro de la flor de la papa. 

Cada variedad de papa prefiere cruzar los gametos de su propia 
flor y, por esa razón, muchas veces escuchamos decir que «la papa 
es autógama». Sin embargo, las investigaciones de Maira y Antonio 
sobre la María Bonita han mostrado que lo bonito de esta papa es 
que se pueden conseguir variedades con otras características que 
también se adapten a pisos bajos, a partir del cruce de gametos de 
diferentes individuos. La evidencia científica sugiere que el empleo 
consciente de la semilla sexual de esta papa, como recurso genético 
de conservación, no solo mantiene la variabilidad de la papa, sino 
que también la incrementa. 

Tradicionalmente, muchos productores se inclinan a que la 
papa no florezca, por cuanto se presume que la formación de la 
flor y del fruto con sus semillas hace que los recursos energéticos 
se desvíen hacia las partes aéreas y la planta tarde más en formar 
tubérculos; también que es un gasto energético grande y que 
esos componentes no llegan al tubérculo, que es el órgano que 
consumimos. De ahí el llamado de los investigadores del Instituto 
de Biología Experimental de la UCV para que los agricultores dejen 
florecer, de tiempo en tiempo, a la María Bonita, con sus flores de 
amanecer, para producir semilla sexual. 

De acuerdo con lo comunicado por estos especialistas criollos, 
mediante el uso de biotécnicas, las semillas sexuales de la papa María 
Bonita tardan una quincena en germinar. De esta forma, se obtiene 
una nueva variabilidad genética para este importante cultivo, así 
como plantas germinadas sanas y con mucho vigor. Las matas 
cultivadas bajo este procedimiento, después, pasan por un proceso 
de multiplicación in vitro, que permite tener grandes cantidades de 
plantas de papa, hijas de la María Bonita.



Date con la ciencia 

86

Lo más importante del proceso mencionado —como indica la 
profesora Maira— es que las semillas no se quedan en el laboratorio. 
Con la metodología y el tejido colectivo de la Alianza Científico-
Campesina, el pueblo productor obtiene semillas de alta calidad 
genética, con una diversidad suficiente para el presente y el futuro 
de nuestro país. 

Esta es una experiencia del conocimiento que se inspira en los 
poderes creadores de los trabajadores del campo, y en el trabajo 
solidario que se establece en una relación responsable con la Tierra. 
Son conocimientos localmente relevantes, construidos en un país 
que ha decidido poner sus manos e inteligencias a la siembra.



87

Conocimiento para cuidar 
nuestro ganado*

Venezuela realiza investigaciones para planificar 
programas de prevención y cura

Dijo luego al huésped 
que le tuviese mucho cuidado a su caballo,

porque era la mejor pieza
que comía pan en el mundo.

Mirole el ventero,
y no le pareció tan bueno como don Quijote decía,

ni aún la mitad.

Miguel de Cervantes, en Don Quijote de la Mancha

Rocinante era, sin duda, el mejor caballo que se podía tener y, 
como tal, para don Quijote, su cuidado era de las responsabilidades 
más importantes. Así es para cada persona que tiene caballos, 
vacas, burros, chivos. Sus animales son importantes y cuidarlos 
es una prioridad. Durante la temporada de sequía, el agua y el 
pasto son escasos, y se hace necesario proveer de abrevaderos o 
incluso construir sistemas de módulos, como los que alguna vez se 
implementaron en las sabanas de Mantecal, en el estado Apure, para 
permitir la conservación del agua y algo de pasto verde. Pero estos 
no son los únicos problemas que hay que atender. Los animales 
también se enfrentan a parásitos que les producen enfermedades. 

Algunos de estos parásitos viven en la sangre. En Venezuela, las 
infecciones en ganado vacuno son producidas, principalmente, por 
Anaplasma marginale, Babesia spp. y Trypanosoma vivax. Estos parásitos 
producen anemia, fiebre, pérdida de peso, baja producción de leche 
y carne, problemas reproductivos y, en algunos casos, la muerte del 
animal. Una investigadora venezolana ha dedicado parte de su vida al 
estudio de estos parásitos. Se trata de la profesora Marisa Gonzatti, del 
Departamento de Biología Celular de la Universidad Simón Bolívar.

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (26 de febrero 2021), en Ciudad Caracas.

14



Date con la ciencia 

88

Con colegas y estudiantes, Marisa caracterizó la prevalencia 
de estos parásitos en diferentes razas de toros. En efecto, se había 
detectado una disminución en el potencial reproductivo de toros 
como consecuencia de la infección, pero no se conocían bien los 
mecanismos involucrados.

Un primer paso, entonces, fue determinar si había diferencias 
relacionadas con la edad y raza del ejemplar estudiado, y esto fue 
justamente lo que se encontró. Había diferencias entre razas donde 
la raza Holstein tenía los mayores valores de prevalencia, mientras 
que nuestra raza venezolana Carora tenía los menores. También 
se consiguieron diferencias según la edad y una relación entre la 
infección y los niveles de testosterona. Resultados que ayudan a 
planificar estudios epidemiológicos con mayor asertividad. 

Los estudios de Marisa han ido más allá, profundizando en la 
investigación de las diferentes especies de Trypanosoma que afectan al 
ganado vacuno y equino. Trypanosoma es un grupo de protozoarios 
(organismos unicelulares) que puede parasitar a los caballos (los 
hospedadores), y llegan a estos cuerpos transportados por insectos 
(los vectores), de tipo jején. Hay cinco especies que este grupo 
de investigación ha analizado. Todas son agentes causantes de 
enfermedades en caballos, aunque han sido desatendidas tanto por 
la comunidad científica como por el gremio veterinario. La llamada 
derrengadera es una de esas enfermedades.

Varios obstáculos impiden el control efectivo de estas 
enfermedades; entre estas cabe nombrar: la falta de vacunas, 
la incapacidad de las drogas conocidas para curar el estado 
neurológico provocado por la enfermedad, inconsistencias en 
la definición de los casos y limitaciones para el diagnóstico. 
Otro factor que afecta el análisis epidemiológico es que muchos 
países donde estos parásitos son endémicos no notifican a la 
Organización Mundial para la Salud Animal, por lo que la 
información que se tiene es fragmentaria.

Un elemento significativo es poder distinguir cuál de las 
especies de Trypanosoma es la que está infectando al hospedador. 
Por ejemplo, Trypanosoma evansi y Trypanosoma equiperdum son 



89

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

morfológicamente indistinguibles. Evolucionaron de un ancestro 
común, pero adquirieron diferencias biológicas importantes que 
incluyen el ámbito de hospedadores, el modo de transmisión, la 
distribución, los síntomas clínicos y la patogenicidad. Mediante 
técnicas moleculares que incluyen el uso de PCR (la misma técnica 
que se usa para detectar el coronavirus), Marisa y su grupo lograron  
distinguir estas especies y, además, confirmar la presencia de 
Trypanosoma equiperdum en Venezuela. Un conocimiento crucial para 
dirigir los programas de prevención y cura.

Son algunos de los muchos resultados que esta venezolana ha 
aportado a nuestro país, siempre en la búsqueda de soluciones para 
nuestros problemas y de conocimientos para el buen vivir de todos 
y todas. ¡Es ciencia hecha con compromiso y amor!

Dedicamos este artículo de Date con la ciencia a Trina Perrone, 
parte del equipo que produjo este saber. Se nos fue muy temprano. 
Colegas, amigos y amigas la tendrán en su recuerdo.





91

Caserío de abejas nativas* 
A través de lo lúdico, la bioacústica y la etnografía, 

investigadores venezolanos fomentan el cuido 
de la biodiversidad

Anoche cuando dormía
soñé, ¡bendita ilusión!,
que una colmena tenía

dentro de mi corazón;
y las doradas abejas

iban fabricando en él,
con las amarguras viejas
blanca cera y dulce miel.

Antonio Machado, en Anoche cuando dormía

—¡Llévenselas! Ellas son muy molestosas. ¡Son muy necias!
Un tórrido sol centellea en el piedemonte guaro. El olor a bosque 

denuncia la presencia de un silencioso huerto. Tendidas sobre una 
planicie de unos 300 metros, se levanta una cascada de limones, 
lechosas, parchitas, auyamas, aguacates, naranjas, plátanos, romero, 
albahaca, yerbabuena…, y vistosas flores. Concepción Espinoza, un 
viejo agricultor, después de echar una rápida mirada escrutadora, 
habla de tres colmenas de abejas de bolita que tiene protegidas en 
una cesta, con una teja. 

Sin que Espinoza se hubiese dado cuenta, por años, las incesantes 
abejas nativas derramaban vida, como gotas de lluvia, en este 
hermoso y prolijo jardín. Aunque le parecían incómodas, el paisano 
había cuidado estos polinizadores con un auténtico saber del que 
no tenía realmente conciencia, como si supiese la importancia de 
tan magníficos animales.

Es el inicio de la pandemia de covid-19. Un grupo de 
investigadores universitarios visita el caserío donde vive Concepción: 
Sabana Grande. Este pueblo se alza a unos 1500 m s. n. m., en la 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (9 de abril 2021), en Ciudad Caracas.

15



Date con la ciencia 

92

parroquia Pío Tamayo, de Lara. Es uno de los límites de la cordillera 
de los Andes. Queda a unos 7 kilómetros de Sanare, el pueblo de 
las Zaragozas. En el comienzo de la montaña, se divisa el caserío. 
Una zona periurbana que bordea la carretera nacional que va a 
Guarico, otro de los rinconcitos larenses. Desde allí, se ve el valle de 
El Tocuyo y los Humocaros.

Todos son familia en Sabana Grande. El que no es primo, es tío; 
si no, está emparentado con algún familiar. En ese pueblo, también 
vive y duerme el Centro de Investigaciones en Salud Pública Jacinto 
Convit, de la Universidad Central de Venezuela. En el caserío, han 
talado mucho el bosque primario: tiene ecosistemas simplificados 
para la agricultura. Sin embargo, campo adentro, está el bosque. En 
el día, hay un ardiente sol y, en la noche, hace mucho frío.

Las abejas nativas están en todas partes en Sabana Grande, 
prácticamente en todos los muros de las casas, en la iglesia, en 
la plaza. Los abuelos y las abuelas las tenían en los jardines y en 
los cafetales.

En este caserío, se han registrado, hasta hoy, cinco especies 
de abejas nativas: la arica, los pegones, la angelita, la abejita del 
café y una que falta por bautizar. 

La abeja nativa más común es la de bola, del género Paratrigona. 
La llaman «la abejita del café». Mide alrededor de medio centímetro. 
Es totalmente negrita y tiene unas pinceladas color verde pistacho, 
casi fosforescente, que delinean la cabeza, la parte frontal, el tórax 
y las patas. La abejita de bola hace sus nidos en la superficie. A 
este insecto, también lo llaman «boquita de vieja», porque la 
circunferencia donde vive tiene una entrada que es como un tubito 
de dos centímetros, hecho de un material ceroso y muy poroso, el 
cual cierran las abejas alrededor de las 6 de la tarde, para impedir 
que depredadores (las arañas, las lagartijas, los triatominos) arrasen 
con las crías de abejas, el polen y el néctar. En Sabana Grande, una 
científica grabó una colmena paratrigona: es una bolita en el ápice 
de una mata de café que integra hojas y granitos de café. Parece una 
flor de Venezuela hecha por las abejas, que se mece con el viento, 
bajo la sombra de un bucare. 



93

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

La fotógrafa es la bióloga caraqueña Palmira Guevara, docente 
de la UCV, quien, desde 2020, adelanta una investigación colectiva 
con Iluska Salazar, Dubraska Torcatti y Gerardo Escalona. La idea 
nació con el programa Ciencia Lúdica y tiene mucho en común con 
el proyecto «Mis vecinas las abejas», que desarrolla el biólogo Pablo 
Pérez, en conucos urbanos.

Palmira relata que el único endulzante que había en la época 
precolombina era el de las abejas nativas. La fuente de dulce 
estaba en la diversidad de mieles producidas por la diversidad de 
especies nativas sin aguijón. Nuestra alimentación era muy sana y 
muy distinta a la que vino de Europa. La imposición de esa otra 
civilización implicó cambios en los cultivares, en los sabores y en 
las costumbres; entre estos: la aparición de la siembra de la caña de 
azúcar y el abandono de la miel de las abejas nativas por las mieles 
de las abejas europeas, más tarde africanizadas.

En la Tierra, hay más de 20 000 especies de abejas. Los pueblos 
aborígenes y campesinos de Venezuela conocen algunas y conviven 
con ellas. La mayoría de las abejas nativas no tiene aguijón, y son 
muy diversas. Las colmenas que construyen son casi perennes. Le 
cogen gusto a un espacio para vivir y, allí, se quedan. Cuando 
tú destruyes una colmena de nativas, va a pasar algún tiempo 
para que las abejas vuelvan. Las nativas tampoco hacen esas 
enjambrazones, que asociamos a la abeja que vino de Europa, que 
tiene un aguijón suicida y una reacción defensiva en grupo. La 
nativa, en su mayoría, es amable. 

La genética de la nativa se manifiesta en el comportamiento de 
cómo construyen comunidades; por ejemplo, la arica hace como 
un volcancito, con unos surcos, a base de resina, saliva y otras 
secreciones de ella misma. El material de la piquera de la colmena 
de la arica es un barro parecido a un cemento, el cual cubre las 
cavidades, creando una cápsula que permite la incubación del 
polen, procesado en potecitos —no son las celdas hexagonales que 
hace la abeja Apis—: son unas copitas llenas de polen mezclado 
con microorganismos, con un grado de fermentación, para la 
preservación. ¡La miel que destila es exquisita! 



Date con la ciencia 

94

La miel de las abejas nativas sin aguijón era y es usada todavía 
hoy como medicina, alimento y suplemento para fortalecer el 
sistema inmune. La miel que las nativas producen es distinta a la 
miel de las abejas Apis mellifera. El rocío de oro de las abejas nativas 
es misterioso y rico; tiene más porcentaje de agua; un sabor dulce-
ácido; así como extraordinarias capacidades curativas palpitantes. 

A los investigadores que estudian en Sabana Grande con las 
familias rurales, les interesa subrayar la importancia cultural 
y nutricional de las abejas nativas, pero sobre todo compartir el 
hecho de que ellas son polinizadoras; no como un servicio de la 
naturaleza, como dicen voces neoliberales, sino como otros seres 
con los que convivimos, porque nosotros también somos natura. 
Las abejas mantienen la diversidad genética de las plantas, preservan 
fragmentos de bosques nativos y abren diversidad de nichos para que 
otras especies vivan. Ahora, ¿cómo fomentar y valorar la preservación 
de las abejas nativas? He aquí algunas claves: no molestar sus nidos 
naturales y mantener las plantas con las cuales ellas interactúan (eso 
significa conocimiento, que la gente las identifique). 

Palmira insiste en que las abejas sin aguijón del bosque nativo 
y su interacción con las plantas es un motivo para inspirar el gusto 
por el conocimiento, la curiosidad en la juventud; porque Venezuela 
necesita nuevas generaciones de entomólogos/as, botánicos/as, 
biólogas/os, que quieran conocer lo nuestro y hacer cotidiana la 
protección de la biodiversidad. Despertar la curiosidad de cómo 
es, cómo funciona y cómo podemos aproximarnos para saber más, 
a través del juego y del relato; del microscopio y de la lupa; del 
dibujo, como una herramienta de la ciencia; de la observación de 
qué insectos visitan tales plantas; de escuchar y grabar los sonidos, 
la bioacústica; de sentipensar los espacios, hasta con tamunangues: 
«Cuando vas pa la montaña / búscame como abejita / no me 
busques en las ramas, / búscame en la florecita».

Uno de los objetivos de la mencionada investigación es hacer 
un herbario para caracterizar las especies de plantas y cultivarlas. 
Otro, es que las abejas nativas vuelvan a estar en las casas, como un 
elemento genuino del pueblo. Así como están el pilón y el tinajero, 



95

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

en los hogares debe hacer presencia la cajita, el árbol o el tronco, 
guindandos en el alero de la casa, con las abejas nativas, como parte 
integral de la agroecología que ocurre en el huerto; como fuente de 
alimento, como un medicamento o para dar una cucharadita de 
miel a cada carajito/a.

El cuido de las abejas debe ser una actividad de la 
familia campesina, no solo de meliponicultores. La familia de 
Concepción Espinoza es un ejemplo de ello. 





97

Sinfonías agroecológicas campesinas*

Estudian tejidos y compases sociales de la agroecología 
en asentamientos guaros  

Uno siente en los ojos
y en los dedos

la presión, la paciencia,
el trabajo

de gérmenes y bocas,
de labios y matrices. 

El viento lleva ovarios. 
La tierra entierra rosas. 

El agua brota y busca. 
El fuego hierve y canta. 

Todo
nace.

Pablo Neruda, en Oda a la fertilidad de la tierra

Montaña adentro, a una hora de Barquisimeto, hay tres 
asentamientos campesinos donde hoy todo es un bien común. 
Monte Carmelo, Bojó y Palo Verde resuenan como una orquesta 
agroecológica en el corazón del municipio Andrés Eloy Blanco, en 
el estado Lara.

Desde los años 70, más de 120 familias y sus nuevas generaciones 
han cultivado una mística de organización y trabajo como una 
suerte de sinfonía. Estas familias rurales mueven sus brazos, sus 
mentes, sus piernas, sus miradas, con tal sincronía que pareciera que 
bailaran a un mismo son: comparten sentimientos, ideas, narrativas, 
experiencias, territorios, alimentos. Monte Carmelo, Bojó y Palo 
Verde encontraron su camino en la organización comunitaria en 
torno a prácticas y saberes ancestrales agrícolas, profundamente 
humanos y en armonía con la naturaleza. Dichos pueblos son la 
cuna de la agroecología en Venezuela. 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (14 de mayo 2021), en Ciudad Caracas.

16



Date con la ciencia 

98

Esta organización campesina, conocida como La Alianza, fue 
estudiada por la científica venezolana Olga Domené, durante 
cuatro años. Una médica veterinaria que cursó una maestría en 
Agroecología, en la Universidad Pinar del Río, en Cuba; y acaba de 
culminar un doctorado en Ecología, en el Colegio de la Frontera 
Sur, en México. Es fundadora del programa de formación de 
Agroecología de la Universidad Bolivariana de Venezuela.

La investigación de dicha maracayera cerró en el año 2020, en plena 
pandemia de covid-19. Olga encontró que, en estos caseríos, el conuco 
es un espacio de aprendizaje, convivencia y subsistencia, gestionado 
generalmente por mujeres, niños y niñas. El conuco es una unidad 
de producción —básicamente familiar, que cobra vida en los patios 
de las casas— donde se cultivan especies locales, que van desde plantas 
alimenticias hasta plantas medicinales, incluso plantas que limpian el 
alma, porque las enfermedades no son solamente físicas. El espacio-
tiempo es fundamental, en esta estrategia: las familias poseen una 
sabiduría profunda del territorio para saber dónde, cuándo y en qué 
tiempo van a sembrar y a cosechar. Hay asociaciones y diversificación 
de especies. Del conuco, se alimenta la familia, a diario. Allí tienen 
topocho, yuca, maíz, caraotas; algunas raíces que se manejan en la 
zona; plantas medicinales; gallinas, cabras, vacas. 

Otro resultado interesante del estudio es la emergencia de 
sinfonías agroecológicas situadas cuyo ritmo favorece la aparición 
y la permanencia de la organización comunitaria, a partir de la 
conformación de un tejido social, con intersubjetividades que no 
solo ven el territorio como un espacio biofísico, sino como lugares 
simbólicos con historia, donde se imbrican saberes, haceres, sabores, 
pensamientos, sentimientos. Es un trabajo que evoca la magia de 
hacer música juntos, pero a través de sincronías simbólicas en un 
tiempo compartido y vivido simultáneamente. Una agroecología 
construida desde las bases, desde las prácticas en la relación social, 
desde una grafía del poder distinta, que ha transformado la realidad 
del municipio Andrés Eloy Blanco, de forma colectiva: campesinos 
sin tierras han entrelazado una red de organizaciones con poder. 
Bajo esa visión, lo social es lo relacional. 



99

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

La investigación de Olga sobre los procesos de territorialización 
de la agroecología en los alrededores de Sanare parte de una 
perspectiva sociohistórica crítica, que deja atrás teorías y categorías 
de análisis impuestas desde las ciencias convencionales. Es un estudio 
hecho desde el tejido comunitario, a partir de la sistematización 
de experiencias y relatos. Este método permitió retejer un suceso 
histórico que visibiliza cuáles han sido los factores y los dispositivos 
sociales que han hecho posible el avance de la agroecología en el 
estado Lara. 

Entre los hallazgos, sobresalen algunos componentes 
transformadores: a) la organización horizontal como base para 
la participación comunitaria, que favorece la consolidación de 
diversas cooperativas y asociaciones. b) La importancia de los 
procesos educativos movilizadores como estrategias claves para 
la territorialización de la agroecología. Un ejercicio que visibiliza 
un sujeto pensante atípico: el maestro-pueblo, cuya pedagogía 
emerge en la oralidad, lee el tiempo y no cosifica la vida, sino al 
contrario: se inmiscuye dentro de ella. Un maestro que infiltra un 
currículo otro y propicia estructuras como la escuela campesina. 
c) El rescate de culturas y conocimientos ancestrales despreciados por 
la modernidad eurocentrista, los cuales protegen la vida. d) El rescate 
y la multiplicación de semillas locales, semillas autóctonas, así como 
la construcción de laboratorios comunitarios de bioinsumos. 

En dichos procesos, la contribución de las mujeres ha sido 
vital para sostener la vida. Las mujeres han conquistado espacios, 
garantías y roles, una lucha muy difícil en el mundo rural. Son 
lideresas comunitarias, con abundante poder en sus lugares de 
trabajo y de estudio; muchas son maestras. Viven en la búsqueda de 
nuevos lugares para recrear horizontes diferentes.

Las expresiones de solidaridad, de trabajo colaborativo y 
de complementariedad, necesarias para crear y mantenerse en 
resistencia en los territorios campesinos, se manifiesta en todos los 
rincones vitales de Monte Carmelo, Bojó y Palo Verde. En cayapa, 
las familias ayudan a construir las casas de otros compañeros de las 
comunidades, limpian las vías, organizan ferias de alimentos.



Date con la ciencia 

100

El estudio muestra que el sonido de las sinfonías también 
cambia en el tiempo. El tema intergeneracional es importantísimo. 
Hay nuevos desafíos, nuevas amenazas, nuevas oportunidades.

Los fundadores y las fundadores de esta organización campesina 
recuerdan que el primer acorde en las montañas de Sanare fue 
una campaña de alfabetización campesina influenciada por tres 
corrientes de pensamiento: la Teología de la Liberación, de los padres 
jesuitas que llegaron allí y se asentaron en el territorio; la presencia 
del movimiento guerrillero de Argimiro Gabaldón, con su ideario 
de construir bienestar colectivo; el movimiento cooperativista de 
los 80, cuyos principios de ayuda mutua, unión, responsabilidad 
compartida prevalecen aún. En esta liga de cooperativas que se 
llama La Alianza, participan Las Lajitas, Moncar, 8 de Marzo, la 
Asociación Monte Carmelo, Palo Verde; todas aportan a la Central 
de Cooperativas del estado Lara (Cecosesola). 

Hoy, la poderosa organización de estos movimientos 
campesinos recorre toda la entidad. Las ferias de consumo familiar 
que son parte de Cecosesola fueron una idea que inició en los 
años 80, en las aldeas de Sanare, cuando estaban bajo los designios 
del mercado y, muchas veces, todo se lo llevaba el intermediario. 
Entonces, comenzaron su primera experiencia de venta directa de 
alimentos, y fue toda una bendición en Barquisimeto. A partir 
de ahí, llegaron las demás ferias. Ya van tres grandes abastos, que 
son un oasis para miles de familias guaras. En los últimos años, 
en Palo Verde, las mujeres tomaron la iniciativa de crear bodegas 
comunitarias donde se distribuyen alimentos sanos, sabrosos y 
soberanos, a precios solidarios.

Esta es una investigación local sobre la comunalidad 
y la agroecología que se cultiva en territorios venezolanos. 
Conocimientos que nos dan luces de otros haceres organizativos, 
formativos y productivos, para tomar grandes decisiones. 



101

Bolívar rescata sus tradiciones agrícolas*

Jóvenes de Guayana investigan para reconstruir 
la agricultura y las prácticas alimentarias

Después de su muerte
me entregaron lo que ella

había dejado para mí:
un jarro viejo.

—Guardá este jarrito
—me dijeron—;

adentro está la voz de tu abuela.

Humberto Ak’abal, en El rostro del viento

Mango, pumalaca, lechosa, aguacate; cebollín, culantro, 
ají dulce; yuca, yancín; bocachico y sapoara destacan entre los 
principales alimentos de temporada que llegan, de la mano de la 
agricultura familiar, a los abastos a cielo abierto de Guayana para 
degustación fresca.

Como alimentos de estación, Guayana también tiene los que 
se cosechan en las islas y vegas del imponente Orinoco, donde se 
aprovecha el ciclo de inundación y recogida de las aguas del río 
para cultivar, en sus orillas, maíz, auyama, melón y frijol. Estos 
rubros se cultivan entre los meses de octubre y noviembre, y se 
cosechan entre febrero y marzo. En años recientes, se ha observado 
que estos cultivos, igualmente, forman parte de los patios de las 
casas de algunos sectores de la ciudad. 

Guayana, por su diversidad biológica y cultural, produce 
una gran variedad de especies frutales y vegetales, en distintas 
temporadas del año, que sirven para alimentar a cerca de un 
millón de pobladores en esa urbe del sur. Sin embargo, con la 
proliferación de alimentos procesados e importados, como parte 
de la guerra de la agroindustria contra nosotros/as, estos rubros 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (25 de junio 2021), en Ciudad Caracas.

17



Date con la ciencia 

102

de temporada poco son aprovechados, generalmente, en los menús 
de los comedores ligados a establecimientos educativos y a las 
políticas de acompañamiento al bienestar social de personas en 
situación de vulnerabilidad. 

Frente a este hecho cultural, político e histórico, desde principios 
del año 2020, un grupo investigadores noveles de la Universidad 
Bolivariana de Venezuela (UBV) decidió buscar en la memoria 
colectiva conocimientos, sensaciones y haceres para reconstruir un 
calendario anual de frutas y verduras de temporada, que permita 
revitalizar el repertorio de comidas en los programas populares 
de alimentación y conocer qué plantar en cada época del año 
para el sustento del pueblo. Se trata de cinco mujeres y un varón, 
estudiantes del programa de formación en Soberanía Alimentaria 
y Cultura Nutricional, desarrollado en el aula territorializada de la 
UBV que funciona en el Comedor Popular del Instituto Nacional 
de Nutrición ubicado en San Félix. 

El objetivo de este colectivo estudiantil es consolidar un 
calendario con los alimentos que se cosechan, cada mes del año, 
así como las especies de pescado disponibles para hacer una dieta 
acorde a los rubros que se cosechan por cada temporada del año. 

Este rescate de conocimientos sobre tradiciones nutricionales 
y agrícolas incluye la experiencia del grupo de estudiantes 
(maestros-pueblo en el área de nutrición popular), sus familias y 
sus ancestros; conversas con conuqueros y madres procesadoras del 
Programa de Alimentación Escolar; visitas a sembradíos rurales y 
urbanos; observaciones en los abastos y diálogos con la gente que trae 
su cosecha; levantamiento de información sobre el estado nutricional 
de la gente en las comunas seleccionadas. Este colectivo, paralelamente, 
estudia los programas nutricionales de los comedores populares para 
estudiantes y adultos mayores del municipio Caroní, con el fin de 
elaborar regímenes alimentarios para cada tipo de población.

Jorgelina Murúa, investigadora de la UBV en Guayana, ha 
sido testigo ávido de lo gozado y lo padecido por el estudiantado 
en esta innovadora experiencia de aprendizaje y construcción 
de conocimientos relevantes para su ciudad. Murúa nació en 



103

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

Argentina, pero llegó al suelo guayanés cuando tenía ocho años 
de edad. Todos sus estudios los ha hecho en el estado Bolívar. Esta 
ingeniera en Industria Forestal, egresada de la Universidad Nacional 
Experimental de Guayana (UNEG); con una maestría en Gerencia 
Ambiental, de la Universidad Nacional Experimental Politécnica de 
la Fuerza Armada (Unefa); hoy, es doctoranda en Ciencias para el 
Desarrollo Estratégico. 

Jorgelina relata que el aula territorializada de la UBV en Guayana 
replantea la descolonización de la ciencia, mediante prácticas de 
investigación que conectan con el valor de los conocimientos 
campesinos, indígenas, afro, como un manantial de poesía creadora 
de sustento, de vida. De acuerdo con lo expresado por esta científica 
venezolana, rescatar las tradiciones culinarias y agrícolas de los pueblos 
aporta elementos significativos que pueden ayudar a vivir bien. 

La promoción del consumo de frutas, verduras y pescados 
de época es una estrategia para fomentar la soberanía frente a la 
colonización de los patrones de alimentación, así como un buen 
estado de salud de la población y la disminución del riesgo de 
enfermedades crónicas relacionadas.

Los seis estudiantes de la primera cohorte del programa de 
formación en Soberanía Alimentaria y Cultura Nutricional de 
la UBV en San Félix intercambian saberes y vivencias con los 
misioneros de Agroecología que acompañan procesos de siembra 
familiar en parcelas de zonas como San Jacinto y Cerro Roberto. 

El citado programa pedagógico de la Bolivariana concentra 
contenidos sobre lógicas de producción y explotación capitalistas, 
prácticas agroecológicas ancestrales, el derecho a la diversidad, la lucha 
por las semillas, épocas propicias para el crecimiento vegetativo, técnicas 
para la siembra urbana, técnicas de procesamiento de alimentos, 
procedimientos para la conservación de alimentos, ruralización de las 
ciudades, fisiología y carga nutricional de los alimentos, significado 
espiritual de la cocina. Además, disponen de un huerto urbano ubicado 
en terrenos de la UD-103, para sus prácticas del agro. 

Investigadores que se han entregado a la lucha por la soberanía. 
Un estudio hecho aquí y ahora, que combina etnografía, 



Date con la ciencia 

104

matemáticas y diálogo de saberes, para resolver problemas 
cotidianos, especialmente para alimentar el cuerpo y el espíritu del 
pueblo de Bolívar. 



105

El fogón cumanagoto*

Venezuela sistematiza prácticas agrícolas aborígenes 
y mestizas para su uso dietético, gastronómico, 

educativo e industrial 

El pueblo que caminé
de la mano de los abuelos

ya no es este que camina
mi hijo conmigo…

Cada abuelo que nos deja
Se lleva pegados a sus sandalias

los caminos de su tiempo.

Humberto Ak’abal, en El rostro del viento

Si alguna vez has visitado Anzoátegui, es muy probable que 
hayas tenido el goce de degustar un rico sancocho de pescado o 
una afrodisíaca fosforera. Estas nutritivas sopas identifican, cultural 
y gastronómicamente, al oriente venezolano. Ambos platillos han 
sido registrados como hipocalóricos, bajos en grasas y carbohidratos, 
pero altamente ricos en proteínas y hierro, así como en vitaminas A y C, 
y sodio. Son preparaciones alimenticias que han servido, desde 
tiempos precoloniales, para sostener la vida. Un patrimonio que 
nos ha permitido resistir desde el fogón.  

Sobre este patrimonio culinario y otros alimentos aborígenes 
y mestizos, un grupo de científicos del programa de formación 
en Soberanía Alimentaria de la Universidad de Oriente (UDO) 
indagan para conocer su contenido nutricional y, así, sistematizar 
información técnica importante para su uso dietético, gastronómico, 
educativo e industrial. Esta red de estudio, acompañada por los 
profesores Jesús Ekmeiro Salvador, Alexis Hernández y Cruz Arévalo Vera, 
tiene como objetivo caracterizar la actividad agroalimentaria del 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (23 de julio 2021), en Ciudad Caracas.

18



Date con la ciencia 

106

oriente de nuestro país, particularmente la cultura alimentaria del 
pueblo cumanagoto, nativo de la costa este.

La investigación se ha hecho, fundamentalmente, con agricultores 
de la conurbación Puerto La Cruz-Barcelona, donde, históricamente, 
se ha establecido un importante número de población aborigen 
del pueblo cumanagoto que sigue definiendo lo agrícola desde su 
cultura y mantiene vigente la resistencia sobre la tenencia de la tierra 
y el uso responsable de los recursos ambientales en la región.

Ekmeiro Salvador, quien es doctor en Ciencia de los Alimentos 
y líder de esta red, explica que la conurbación Barcelona-Puerto La 
Cruz está asentada en los territorios que representaban la capital 
también de los cumanagotos y que, hoy, está difuminada en el 
contexto de la ciudad moderna, sus tradiciones y su cultura. De 
ahí la necesidad de hacer una arqueología agrícola y culinaria para 
rescatar prácticas ancestrales, como un ejercicio de soberanía desde 
genealogías de pensamiento otras que no ven los alimentos ni la 
naturaleza como mercancías.

El grupo investigador de la UDO estudia junto con algunas 
comunidades de cumanagotos, como Caigua y su periferia. Dichas 
comunidades quieren recuperar cultivos que se han perdido, como 
parte del blanqueamiento sistemático de nuestra cultura; alimentos 
que ellos comieron en su niñez o que los abuelos y las abuelas dicen 
que comieron en su infancia; por ejemplo, el ajonjolí o el maní. 

Resultados preliminares de esta investigación etnográfica 
indican que el territorio que circunda a la conurbación Puerto La 
Cruz-Barcelona se debate entre modelos confrontados y dinámicas 
heterogéneas; es decir: los habitantes responden tanto a factores 
histórico-culturales nuestros como a las premisas del mundo 
contemporáneo moderno. Dentro de la periferia de esta zona, hay 
una ristra de experiencias agroecológicas (tradicional aborigen, 
conucos mestizos, transición agroecológica) tanto de resistencia 
como en emergencia activa producto de la coyuntura del bloqueo 
imperialista de EE. UU. contra Venezuela. 

Para los investigadores que trabajan en esta experiencia, 
el reconocimiento de los espacios conurbanos como proceso 



107

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

determinante para la sustentabilidad y la resiliencia de las 
ciudades es un diálogo y un aporte pendientes en la construcción 
de categorías que se aproximen al tema del territorio, no desde 
la imposición de los parámetros de la identidad del mundo 
‘civilizado’, sino a partir de conceptos que partan de nuestra 
realidad, nuestra cultura y nuestra historia con el fin de tejer rutas 
agroalimentarias soberanas y socializar modelos de cultivo que 
respeten los flujos vitales de la naturaleza. Este conocimiento de 
formas conurbanas y campesinas representan una potencialidad 
para alcanzar sistemas comunitarios organizados desde un carácter 
protector, proveedor y sustentador de la vida. 

Entre los resultados de esta investigación sobre el fogón 
cumanagoto, destacan las recetas de abuelas y abuelos. Una de ellas 
proporciona información doméstica sobre los ingredientes que 
suelen componer una porción de sancocho de pescado: pescado, 
90 gramos; ocumo blanco, 35 g; yuca, 30 g; auyama, 30 g; ñame, 
25 g; topocho, 25 g; cebolla, 8 g; ají dulce, 5 g; ajo, 1 g; limón, 1 g; 
sal, 1 g; aceite, 2 g. La otra receta es para una porción de fosforera: 
camarones, 40 gramos; calamares, 40 gramos; cangrejo, 50 g; 
chipi-chipi, 50 g; pepitonas, 30 g; tomate, 70 g; cebollín, 5 g; 
cebolla, 4 g; ají dulce, 5 g; ajo, 1.5 g; sal, 0.75 g; aceite, 3.5 g; cilantro, 
3 g; pimienta, 0.5 g.

En tanto red de investigación para la soberanía alimentaria 
y la producción agrícola sostenible, el objetivo es expresar la 
imbricación que hay entre cultura, ecología y territorio. Relaciones 
que debemos comprender y reproducir a través de la socialización 
del conocimiento que se genera desde las luchas populares en la 
intrincada trama de la diversidad territorial.

Son líneas de quehacer científico, absolutamente soberanas, 
que dan un giro al principio; esto es: a prácticas ancestrales de 
nuestra tierra que pueden significar modos de supervivencia no 
solo en tiempos de bloqueo imperial, sino en un escenario de crisis 
ambiental planetaria.  





109

Un conuco que enseña*

(…) Y de allí se metió en nosotros mismos
y fue nosotros mismos

y no fantasma o perro de la noche
y no más pesadumbre

y no más barro triste
sino nosotros mismos

nosotros mismos en nosotros mismos.

Gustavo Pereira, en Jokoyakore naruae anayakore yarote

Cada mes, en los espacios del parque Los Caobos de la ciudad 
de Caracas, se reúnen productores y productoras agrícolas, que 
se consiguen con otros hombres y otras mujeres interesados en 
adquirir, intercambiar y compartir alimentos, semillas e insumos 
hechos de manera artesanal; pero también para cantar y dialogar 
sobre la vida, sobre el presente y sobre el futuro. Es la Feria 
Conuquera de Caracas. Un colectivo de hombres y mujeres que han 
buscado en la agricultura un reencuentro con la madre tierra y con 
la naturaleza humana.

La mayoría se crio en ciudades. Algunos quisieron satisfacer 
necesidades económicas, y resolvieron necesidades espirituales. 
Con algunos fue todo lo contrario. Todos y todas buscaron una 
conexión que permitió generar soluciones a necesidades materiales 
e inmateriales, la cual, a la vez, los transformó. ¡No es algo sencillo! 
La civilización actual y el modelo económico que la sustenta 
separó al ser humano de la naturaleza impactando particularmente 
en los modos para sostener la vida. Allí la agricultura es un 
pilar fundamental, y el rescate de sus formas tradicionales puede 
constituirse en elemento de transformación hacia un mundo-otro.

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (3 de septiembre 2021), 
en Ciudad Caracas.

19



Date con la ciencia 

110

Sobre este tema habla el trabajo de maestría recientemente 
defendido por la antropóloga venezolana Eisamar Ochoa, en el 
Instituto de Estudios Avanzados (IDEA). Es una discusión sobre 
cómo la modernidad y el capitalismo influyeron en los modos 
para el sostén de la vida, cómo cambiaron las percepciones de los 
seres humanos hacia la naturaleza y hacia sí mismos, y cómo el 
reencuentro con la agricultura puede impactar tanto en las personas 
que se involucran en esta, como en la transformación de la sociedad. 

Eisamar es parte de la Escuela Popular de Agricultura Urbana. 
Esta organización se conformó, en el año 2015, en un espacio 
de formación itinerante articulado en una red de organizaciones 
sociales que han encontrado en la práctica de la agroecología 
una forma de militancia. Actualmente, desarrolla proyectos 
productivos experimentales propios. El estudio que llevó a cabo 
esta investigadora, nacida en San Antonio de los Altos, tuvo como 
objetivo entender el proceso organizativo, la forma en que los 
participantes del proyecto se reconocen en la organización, así 
como las contradicciones, posibilidades y limitaciones involucradas 
en un proyecto de esta naturaleza.

La metodología del trabajo se basó en lo que el educador 
descolonial Luis Antonio Bigott llamaba investigación alternativa, 
cuya propuesta está basada en los fundamentos de la 
investigación-acción-participativa. En la concepción bigottiana, el 
abordaje de la investigación pasa por involucrarse con la comunidad 
estudiada, en este caso, la organización de la cual Eisamar forma 
parte. El método de trabajo se construye de forma paulatina 
atendiendo a las particularidades del caso de estudio y, en este caso, 
además se hizo de forma colectiva. Adicionalmente, se realizaron 
entrevistas y un proceso de sistematización de experiencias.

El estudio permite comprender lo que ocurre en las etapas 
preliminares de una experiencia organizativa dirigida a transformar 
la cotidianidad de quienes la integran, los cuestionamientos que se 
producen, los conflictos entre lo que existe y lo que se asume de 
manera «normalizada», y lo que se quiere construir; esto implica 
rupturas necesarias con aquello considerado «normal». 



111

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

Esta investigación revela que los participantes de la Escuela 
Popular de Agricultura Urbana no buscan de manera idealizada 
convertirse en agricultores o conectarse de manera espiritual con 
la naturaleza, sino asumir una práctica agrícola, específicamente 
agroecológica, pero no como una simple manera de generar ingresos 
económicos, sino como una alternativa liberadora. Una forma que 
rompa con el fetiche capitalista en cual devino la agricultura y que 
ha generado una contradicción entre ciudad y campo. Una manera 
de trabajo que genere felicidad y placer, al tiempo que contribuye 
a la transformación de la comunidad. Este estudio nos da aportes 
claves para entender procesos sociales y, a la vez, ser parte de estos 
flujos de manera proactiva y creativa.

Este estudio muestra, también, una ruptura importante con 
uno de los paradigmas centrales de la ciencia moderna, como lo 
es la separación entre sujeto y objeto. En este caso nuestra amiga 
Eisamar Ochoa —que, además, trabaja en el Centro de Estudio 
de Transformaciones Sociales del Instituto Venezolano de 
Investigaciones Científicas (IVIC)— es sujeto y objeto de estudio 
simultáneamente. O mejor dicho: no pretende separarse del objeto 
de estudio y entiende que todo investigador o toda investigadora es 
parte activa de su investigación y puede generar cambios, tanto en 
lo estudiado como en su subjetividad. Pero esto será tema de otro 
artículo de Date con la ciencia. 





113

Organizarnos para comer bien*  

Maravilloso país en movimiento
donde todo avanza o retrocede,

donde el ayer es un impulso o una despedida.

Víctor Valera Mora, en Maravilloso país en movimiento

En días pasados, un grupo de activistas se reunió en Ginebra, 
Suiza, frente a la sede de la UPOV para expresar su rechazo 
a una organización que promueve y defiende la propiedad 
privada sobre las semillas. Se trata de la Unión Internacional 
para la Protección de las Obtenciones Vegetales, organización 
que nació en el año 1961. Obtenciones vegetales se les llama a 
las variedades desarrolladas producto de la biotecnología, y la 
UPOV garantiza la propiedad intelectual de dichas variedades a 
quienes las desarrollan, llamados obtentores.

¿Por qué un grupo de activistas protesta contra esta organización? 
El derecho de obtentor no es más que la puerta a la privatización 
de los alimentos y una negación a la labor que, por siglos, han 
realizado campesinos y campesinas del mundo entero quienes han 
seleccionado, resguardado, protegido e intercambiado semillas de 
manera libre y soberana.

El derecho a la alimentación y a elegir lo que sembramos, cómo 
lo sembramos, cómo lo cosechamos, cómo lo distribuimos e incluso 
cómo lo cocinamos es lo que se conoce como soberanía alimentaria. Un 
concepto central, cuando hablamos de soberanía de los pueblos. Es 
diferente a la seguridad alimentaria que solo considera la garantía de 
tener alimentos, no importa su origen, ni la forma en que se produjo 
o las consecuencias que trajo esa producción.

Hablar sobre soberanía alimentaria es hablar sobre la viabilidad 
de la humanidad. En tiempos de crisis climática y pandemia, las 
contradicciones del modelo civilizatorio se han hecho evidentes. 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (17 de diciembre 2021), en Ciudad Caracas.

20



Date con la ciencia 

114

En América Latina, por ejemplo, los logros alcanzados en materia 
de alimentación han sido impactados de manera negativa y el 
crecimiento en el número de personas mal nutridas se ha acelerado. 
Es un hecho que, actualmente, en el mundo, 690 millones de 
personas sufren de malnutrición crónica y al menos 2000 millones 
de malnutrición moderada.

Indicadores de la Organización de Naciones Unidas para la 
Agricultura y la Alimentación (FAO) revelan que, en el mundo, 
se producen alimentos para toda la población. El problema 
entonces no es producir más. El problema se relaciona con el tipo 
de alimentos que se produce, las tecnologías que se utilizan y la 
manera en que se distribuyen. En el contexto de un modelo de 
muerte, como es el capitalismo, la producción de alimentos no 
busca alimentar humanos, sino generar capital para unas cuantas 
empresas de las más poderosas del mundo.

Son temas de mucho interés y actualidad abordados en una 
reciente producción editorial. Se trata del libro Conocimiento y soberanía: 
la alimentación como derecho humano, compilado por la investigadora 
venezolana Ximena González Broquen y en la que participan 13 
estudiosos y activistas del tema. 

Este libro reúne ponencias presentadas en la Primera Jornada 
de Investigación, Conocimiento y Soberanía Alimentaria: La 
Alimentación como Derecho Humano, organizada por tres centros 
científicos de nuestro país: el Centro Nacional de Historia, el 
Centro de Estudio de Transformaciones Sociales del Instituto 
Venezolano de Investigaciones Científicas y el Instituto de Altos 
Estudios Bolívar-Marx. 

En este texto, se compilan trabajos que abordan la temática 
de la soberanía alimentaria en Venezuela, su significado, políticas 
agroalimentarias que llevaron a homogeneizar la alimentación y 
a crear dependencia y pérdida de agrodiversidad. El libro no se 
queda en un diagnóstico negativo de la situación: expone también 
experiencias concretas de organización popular que han surgido en 
torno a la alimentación y que se traducen en verdaderos ejercicios 
de resistencia y defensa de la soberanía alimentaria.



115

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

La cría de patos criollos, como alternativa factible de 
proteínas; la organización para encadenar procesos productivos 
que vinculan productores y comensales, de manera solidaria 
y equitativa; comunidades que se organizan para garantizar 
alimentos en sus territorios, así como colectivos que se articulan 
para conseguir alimentos accesibles y de calidad. He aquí 
experiencias que suelen quedar en lo anecdótico, pero que en 
este libro se revelan como la expresión increíble de un pueblo 
que resiste y que inventa para no errar.

Conocimiento y soberanía es un libro que recomendamos desde 
Date con la ciencia. Un libro al que pueden acceder desde la página 
del Ministerio del Poder Popular para Ciencia y Tecnología y la del 
Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales (Clacso), de manera 
gratuita. Son tiempos de creación con conocimiento, y aquí se 
muestran venezolanos y venezolanas poniendo su granito de arena 
para construir un mundo-otro, un mundo donde la vida se imponga 
a la muerte. Un mundo donde la alegría le gane a la tristeza.





117

Cuando las ganas de hacer ganan*

Cuando caminan, cabalgan
a lomo de mula vieja,
y no conocen la prisa

ni aún en los días de fiesta.
Donde hay vino, beben vino;

donde no hay vino, agua fresca.

Son buenas gentes que viven,
laboran, pasan y sueñan,

y en un día como tantos
descansan bajo la tierra.

Antonio Machado, en He andado muchos caminos

La semana pasada recomendamos el libro Conocimiento y 
soberanía: la alimentación como derecho humano. Decíamos que en la obra 
mencionada no solo se exponen conceptos y se hacen diagnósticos 
de la crisis alimentaria y sus causas, sino que, además, se mostraban 
experiencias creativas de verdadera resistencia. Hoy queremos 
referirnos a un proyecto en pleno desarrollo, llevado a cabo por 
un colectivo de compañeros y compañeras que nos regala una 
visión general de cómo se va construyendo esa resistencia desde los 
espacios del poder popular.

El proyecto tiene por título «Acompañamiento y fortalecimiento 
de experiencias autogestionadas de producción y procesamiento de 
alimentos en Venezuela, en el contexto de las medidas coercitivas 
internacionales y la pandemia por covid-19», y es uno de los 
proyectos seleccionados en la reciente convocatoria realizada de 
forma conjunta entre el Ministerio del Poder Popular para Ciencia 
y Tecnología (Mincyt) y el Consejo Latinoamericano de Ciencias 
Sociales (Clacso).

Es un hecho que, en una situación compleja de asedio y bloqueo, 
aunada a la pandemia, la población de Venezuela se ha visto limitada 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (24 de diciembre 2021), en Ciudad Caracas.

21



Date con la ciencia 

118

en la satisfacción de sus necesidades, lo que ha intensificado la 
organización popular en torno a proyectos socioproductivos, 
redes de solidaridad, autogestión y emprendimiento. El proyecto 
ejecutado desde el Centro de Estudio de las Transformaciones 
Sociales del Instituto Venezolano de Investigaciones Científicas 
y la Fundación de Investigaciones Sociales Diversidad, en 
colaboración con el Centro de Estudios de la Ciencia del IVIC, 
busca justamente reconocer y analizar dichas experiencias, lo cual 
nos permite visibilizar la respuesta del pueblo organizado ante el 
escenario actual.

El equipo de trabajo —integrado por Eisamar Ochoa, 
Ximena González Broquen, Mónica Pérez, Yoandy Medina, 
Leipzig Real, Nayralda Lobo, Alfredo Naime y Carlos Romero— 
realizó y analizó 519 encuestas a organizaciones concentradas en el 
área alimentaria (procesamiento de alimentos, producción agrícola, 
cría animal y producción de insumos para producción alimentaria). 
Se trata de experiencias que operan como unidades productivas de 
tipo familiar, colectivo, individual o comunitario, y en donde el 
60 % de encuestados/as son mujeres. 

Dos elementos resaltan en cuanto a las formas de organización. 
El primero es que la mayoría son emprendimientos desarrollados por 
familias que buscan soluciones alternativas para cubrir necesidades 
tanto alimentarias como económicas. Las vivencias individuales 
ocupan el segundo lugar, mientras que el resto son experiencias 
comunitarias que buscan generar soluciones desde redes de cuidado.

El 70 % de las experiencias de producción y procesamiento 
comenzaron su desarrollo durante el período de crisis. A pesar 
de ello, la principal motivación tuvo un carácter vocacional (casi 
el 60 % afirmó haberse involucrado porque le gustaba). Esto 
produce un mayor sentido de pertenencia, lo que ha garantizado 
su continuidad en el tiempo. El principal destino de la producción 
es la comercialización, aunque el siguiente destino es el consumo 
familiar y personal. Una fracción también afirmó que compartía su 
producción con personas que así lo necesitaban, una práctica que 
agrega un carácter altruista a la actividad. 



119

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

Es notable que la mayoría tiene otra fuente de ingresos y esta 
actividad se ha convertido en una ocupación adicional a las ya 
contraídas. Solo un 25 % dijo no tener un ingreso adicional. Es 
importante resaltar que, aunque un 50 % de encuestados/as dijo no 
mantener su hogar con esta actividad, un 45 % aseguró mantener su 
economía familiar con lo producido.

No hay duda que las medidas coercitivas unilaterales impuestas 
a nuestro país, de manera criminal, por los EE. UU. y sus aliados 
(o más bien, subordinados) han impactado fuertemente en la 
cotidianidad de la población en general. Son medidas que 
buscan justamente generar desesperanza y sufrimiento. A pesar 
de ello, el estudio que hoy divulgamos muestra que las personas 
involucradas en las experiencias productivas autogestionadas 
tienen emociones positivas y en las cuales es el optimismo y la 
esperanza las que prevalecen.

Un 53 % de personas involucradas se siente «productivo», un 
52 % «optimista» y un 48 % «esperanzado». Estos sentimientos no 
son, sin embargo, irreflexivos. El 87 % de las personas encuestadas 
consideró que son las medidas coercitivas unilaterales las que 
impactan de manera negativa tanto la producción, el procesamiento 
y la distribución de los alimentos producidos, lo que muestra un 
alto grado de conciencia sobre el contexto actual. 

La pandemia ha afectado fuertemente también y ha 
profundizado el hogar como el espacio de producción. Producción 
que no se ha detenido. La cuarentena restringió el ámbito de los 
espacios, pero también puso a prueba la creatividad de un pueblo 
que, con conocimiento, tenacidad, optimismo y esperanza, se hace 
dueño de su destino. Con ese optimismo y esa fuerza creadora, 
queremos desde Date con la ciencia desearles a todos y a todas una 
bonita Nochebuena y una muy feliz Navidad.





121

Conuco nuestro de cada día*

Mis soledades
no pertenecen a mi memoria,

sino a mis antepasados
que vieron volar

un gavilán
alrededor del día

en el cielo
de las montañas.

[…]
Me alegro al amanecer

porque descubro el mundo
en los ojos de un pájaro. 

  Vicente Gerbasi, en Edades perdidas

Los indígenas yekuanas cuando van a fundar un conuco hacen 
una fiesta para agradecer, para pedir permiso a la naturaleza 
extrahumana y bendecir el sitio donde van a cultivar el alimento 
comunitario. En este ritual, los yekuanas beben yarake, un 
exquisito trago hecho a base de yuca fermentada. Mientras el 
yekuana está consumiendo esa bebida, agradece a la tierra y pide 
su consentimiento para entrar en ella, como en el vientre de una 
madre. Beben y beben, y hay un momento en que empiezan a 
devolver el trago. Lo devuelven a su origen de barro. La yuca 
fermentada que retorna a la tierra que nos hace lleva semillas de 
rápido crecimiento. Los indígenas, ebrios de alegría y gratitud, 
comienzan a pisar esa semilla. Así, la semilla que está allí va 
quedando en el suelo y pasa por un proceso de fermentación hasta 
que empieza a crecer. Ese es uno de los primeros pasos que tiene 
el conuco para regenerar el bosque. En las profundas miradas del 
conuco, palpita una relación de armonía con la vida.

Todo conuco indígena —aunque, en cada comunidad, este tiene 
una estructura y un funcionamiento distintos— comprende una 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (7 de abril 2022), en Últimas Noticias.

22



Date con la ciencia 

122

estrategia de regeneración del bosque, que preserva la biodiversidad y 
garantiza el sustento del pueblo. Es un tejido donde fluye la energía. 
En los conucos, puede haber hasta 40 especies de semillas y, entre 
esas especies, pueden hallarse 20 especies de yuca que no conocemos 
y que forman parte del legado agrícola de nuestros antepasados. El 
conuco yekuana, por ejemplo, garantiza un borde de regeneración 
desde el inicio; el conuco de los uwǫttüjas (conocidos comúnmente 
como piaroas) implica, en cambio, todo un proceso donde, desde el 
principio, se introducen especies de los conucos que se encuentran 
en las distintas etapas sucesionales, y esas especies garantizan la 
regeneración del bosque donde se instaura ese conuco. Incluso, 
en las comunidades uwǫttüjas manejan una red de semillas con 
gobernanza de la mujer y los ancianos, bien compleja, para proteger 
toda la trama de la vida. 

El conuco, en los pueblos indígenas, es un lugar que conecta 
cosmovisiones de vida con las formas de relación y acción, e incluye 
todos sus sistemas de conocimientos y sus modos de existencia. 
De allí, la diversidad. Abordar el conuco comprende abrazar el 
aspecto principal de las culturas ancestrales: una espiritualidad 
que contrasta con la separación ontológica de la modernidad ser 
humano-naturaleza. Así lo ha entendido la investigadora venezolana 
Noemí Chacón, quien lleva más de 25 años trabajando de la mano 
con pueblos indígenas. 

Noemí creció en la parroquia 23 de Enero. Estudió en el 
Liceo Jesús Obrero, en Catia, y empezó una relación cercana 
con los pueblos aborígenes, desde programas de extensión y 
voluntariado. Esta caraqueña, de profundos ojos azules y un 
frondoso cabello rizado, hizo su licenciatura en Química en la 
Universidad Central de Venezuela y, cuando egresó, cursó un 
doctorado en Ciencias, mención Ecología. Ya convertida en 
científica, empezó a trabajar en la Universidad Indígena del 
Tauca (institución educativa creada en tiempos de revolución), 
y en proyectos de investigación-acción-participativa desde el 
Laboratorio de Ecosistema y Cambio Global del Instituto 
Venezolano de Investigaciones Científicas.



123

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

Esta investigadora hija del 23 de Enero reconoce haber aprendido 
mucho con los agricultores indígenas. Su mirada de la investigación 
se ha transformado desde una visión menos colonial, porque, a su 
juicio, a «uno nunca se le quita del todo lo colonial». A diferencia 
del enfoque de la ciencia moderna/colonial y su concepto indígenas-
objetos, en estos procesos de investigación, la participación indígena 
es arte y parte de todas las etapas de la metodología, incluso hay una 
participación exclusiva del pueblo indígena donde las comunidades 
o los participantes se llevan la información a su comunidades la 
validan con sus métodos y vuelven con los académicos a discutir 
(«la justicia cognitiva», diría Noemí), para entender la siembra desde 
lo espiritual hasta la práctica. 

¡No es improvisación!, aclara la investigadora. Después de 
conocer la experiencia del conuco, esta caraqueña concluye 
que, detrás de cada ritual en los conucos, hay un conjunto de 
conocimientos milenarios de una relación sacra con toda la trama 
de la vida que pueden darnos respuestas para enfrentar la actual 
crisis ambiental global. El amor, la diversidad, el conocimiento y la 
espiritualidad son esenciales en el conuco. Por lo mismo, cuando 
Noemí cuenta que los ancianos de una comunidad yekuana le 
dijeron a un tesista —también yekuana—, que investigó años sobre 
el conuco, que sabía «un poquito» de lo que es el conuco, uno 
puede imaginarse la complejidad de lo que ocurre en este espacio de 
producción de vida. Todo eso seguirá siendo parte de la materia y 
la magia de quien investiga.

Justamente, hace un par de semanas, el Consejo Científico 
Presidencial notificó dar su respaldo (financiero y técnico) al 
proyecto «Fortalecimiento del cultivo arroz de secano en el conuco 
indígena e’ñepá, a través de buenas prácticas agrícolas tradicionales 
que protegen la biodiversidad y generan seguridad y soberanía 
alimentarias». Una iniciativa presentada por Noemí —en el marco de 
la Red de Mujeres en la Ciencia— con la coautoría de integrantes de 
una comunidad indígena e’ñepá (panare), ubicada entre Caicara del 
Orinoco y Maripa, en el estado Bolívar. Este proyecto, en particular, 
conjuga varios elementos: diálogo intercultural, soberanía de la 



Date con la ciencia 

124

semilla, agroecologías en los territorios, acciones para enfrentar 
la crisis climática. El pueblo e’ñepá ha incorporado este cultivo 
dentro de su conuco, sin erosionar su propia biodiversidad, y lo 
ha introducido como un alimento alternativo, culturalmente 
apropiado para su grupo indígena. El arroz de secano se trata de 
un cultivo que no necesita inundación para su producción, como 
el arroz que, normalmente, conocemos: satisface sus necesidades 
hídricas con el agua de lluvia y crece en ciclos cortos.

Los e’ñepá han incluido el arroz de secano como una opción 
en su dieta, en momentos cuando la sequía les retrasó un poco 
la cosecha de sus alimentos. Esta es una estrategia de adaptación 
bien importante ante la crisis climática, considerando que, en esta 
zona, hay una proyección sobre el incremento de la intensidad y 
la frecuencia de  la sequía como consecuencia del desequilibrio 
en los sistemas ecológicos provocado por el modelo capitalista. 
Por lo tanto, hace falta que los pobladores comiencen a trabajar 
especies que les permitan soportar estas sequías y asegurar 
alternativas de alimentación.

Un componente que tiene el proyecto referido es que el pueblo 
indígena e’ñepá se ha comprometido a facilitar talleres a otros 
pueblos indígenas asentados en la zona (yekuanas, jiwis, pemones). 
En tal transferencia-apropiación de conocimientos, está presente una 
visión de interculturalidad más amplia. Porque, tradicionalmente, 
se suele entender la interculturalidad como la relación entre los 
occidentales y los pueblos indígenas, y a estos últimos se les mete 
en una sola caja, cuando existe una diversidad cultural muy alta y 
el conocimiento fluye a través de todos esos diferentes sistemas de 
conocimientos, los cuales son bien complejos. 

Investigaciones que se hacen en Venezuela para sembrar 
soberanía, desde una relación más respetuosa con el tejido de 
la vida toda.



125

La Pachamama
y la trama de la vida





127

Juego trancao*

Viene la crisis
ojo

guardabajo
un pan te costará como tres panes

tres panes costarán como tres hijos
y qué barbaridad

todos iremos
a las nubes en busca de un profeta

que nos hable de paz
como quien lava. Viene la crisis

ojo
quizá te esté subiendo

por la manga
quizá la tengas

ahora
enroscada sin más en el pescuezo

o esté votando con tu credencial
o comprando tu fe con tu dinero. 

Mario Benedetti, en La crisis

El petróleo es, después de la energía del sol, el agua potable y 
los suelos, el recurso más importante en nuestra vida cotidiana. 
La mayoría de las cosas que hacemos a diario están basadas en 
la invención del petróleo «barato», como fuente de energía. La 
distancia de la casa al trabajo, lo que hacemos en el trabajo, lo 
que hacemos en el tiempo libre, los precios de los alimentos, la 
educación que recibimos, el agua potable que llega a nosotros (y, en 
general, todo lo que compramos) son posibles porque vivimos en 
una sociedad basada en el petróleo.

Pero ¿qué es el petróleo? El petróleo no es más que el producto 
de la fotosíntesis, como mecanismo para transformar la energía 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (2 de junio 2022), en Últimas Noticias.

23



Date con la ciencia 

128

solar en biomasa o, más precisamente, en moléculas de carbono. La 
diferencia entre la energía que nos dan los alimentos diariamente 
y la que extraemos del petróleo es que los primeros no estuvieron 
formando parte del subsuelo del planeta durante millones años. 
Pero, en esencia, ambas son fuentes de energía almacenada en los 
enlaces del átomo de carbono. 

Al igual que la producción de alimentos, la combustión del 
petróleo (valga añadir el gas y el carbón) genera ingentes cantidades 
de residuos; el más conocido de todos es el CO2. 

De manera muy sintética, se pueden resumir los «atributos» 
del petróleo así: es considerado un recurso abundante que 
requiere de unas mínimas tecnologías para su extracción; 
conserva prácticamente intacta la misma cantidad de energía 
desde el origen hasta el destino; es fácilmente transportable; 
por cada unidad de energía que se invierte en su producción 
(en la actualidad) se obtiene 30 o más unidades de energía (solo 
lo equiparan la energía hidroeléctrica y el carbón). Cabe señalar 
que ninguna de las energías alternativas se le acercan en eficiencia 
energética a los combustibles fósiles; la mayoría de ellas depende 
de los combustibles fósiles para su implementación. Aquí queda 
la duda de si son, realmente, alternativas.

Los combustibles fósiles son parte constitutiva del mundo 
científico/industrial que conocemos y demandamos. Como 
decíamos inicialmente, el petróleo está tan embebido en nuestra 
cotidianidad —especialmente en las poblaciones de los países 
más desarrollados— que resulta difícil concebir al capitalismo —y 
sus sinónimos políticamente correctos, como sociedad del bienestar, 
desarrollo, el sueño americano o el socialismo a lo chino— funcionando al 
margen de la energía barata. 

Las cacareadas energías alternativas parecen constituir un 
distractor. Por su parte, la energía hidroeléctrica (la cual tiene 
una elevada eficiencia de producción) confiere poder y riqueza 
localmente; de hecho, la energía eléctrica aún no atraviesa océanos 
en supertanqueros. Viendo este panorama, se entiende que la crisis 
energética de Europa, por un lado, deviniese en un asunto bélico. 



129

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

Dicho en pocas palabras: EE. UU. no pudo tolerar que la locomotora 
del capitalismo europeo —Alemania— se uniera por un cordón 
umbilical a Rusia, en su desesperación energética. Por otro lado, 
las cumbres y los espacios de acuerdo para no seguir calentando el 
planeta con la quema de combustibles fósiles (emisiones de CO2) van 
de fracaso en fracaso. La resulta de la Cumbre de Cambio Climático 
de Glasgow, en noviembre del año pasado, puede sintetizarse en 
«si todos queremos desarrollo, todos queremos combustibles fósiles».

Hoy, estamos en un dilema vital, en el estricto sentido de 
la palabra. Reducir el consumo de las reservas mermadas de 
combustibles fósiles implica el colapso del capitalismo y, con él, de 
nuestro modo de vivir y consumir (por más poco que sea). Mantener 
viva la sociedad del bienestar y el progreso alcanzado en el último siglo 
implica la desaparición de la vida en el planeta, como la conocemos. 
Parafraseando a Benedetti, la crisis la tenemos ahora enroscada en 
el pescuezo y el día o la noche cuando por fin lleguemos, habrá 
que quemar las naves; pero antes habremos metido en ellas nuestra arrogancia 
masoquista, nuestros escrúpulos blandengues, nuestros menosprecios, por sutiles 
que sean. De haber una tercera opción políticamente implementable, 
debe ser lanzada al debate urgentemente, de lo contrario parece que 
tenemos el juego trancao.  





131

No hay un planeta B*

Qué indiferencia
palabra. 

No tienes padres 
ni madre 

no tienes mujer 
ni rostro que escuchar. 

Ayer pasó un fulgor
y nada brilló en tu idioma de hacha 

ni siquiera la saliva 
esa lengua del desierto. 

Luis Alberto Crespo

El 17 de junio se celebra el Día Mundial de Lucha Contra la 
Desertificación y la Sequía, una batalla que la humanidad no ha 
asumido satisfactoriamente, por ahora. La desertificación constituye 
un término tan complejo como esquivo y peligroso; no se limita 
únicamente a la expansión de los desiertos, como podría sugerir su 
etimología. La desertificación es un proceso que se caracteriza por 
la degradación de la tierra, la pérdida de diversidad y la reducción 
de su productividad ecológica, en ecosistemas desérticos, áridos e 
incluso en bosques secos. Este fenómeno —que abarca cada vez más 
áreas de la superficie terrestre— es propiciado por múltiples factores 
locales, pero estudios recientes muestran cómo este proceso de 
degradación persistente de los ecosistemas está siendo potenciado 
por la crisis ambiental global.

La desertificación puede ser causada por la deforestación, el 
consumo excesivo de las aguas subterráneas, el uso recurrente 
del fuego, la agricultura intensiva, el sobrepastoreo; actividades 
que provocan la exposición de los suelos a la erosión. La pérdida 
progresiva de la cobertura del suelo produce la degradación de la 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (16 de junio 2022), en Últimas Noticias.

24



Date con la ciencia 

132

tierra. Este proceso afecta, desde formas moderadas hasta agudas, la 
recuperación de la cobertura vegetal y, con ella, la biodiversidad local.

Por lo general, se ha asumido que las regiones secas o muy secas 
del planeta, fundamentalmente en el continente africano, son las más 
susceptibles a procesos de desertificación acelerados que pudieren 
desencadenar hambrunas y migraciones. Más recientemente, se ha 
constatado que este fenómeno comienza a tener consecuencias muy 
graves en regiones áridas de países desarrollados, tal es el caso de los 
países de la Europa mediterránea, Asia central y los Estados Unidos. 
En aquellas regiones áridas o semiáridas sujetas a agricultura con 
sistemas de riego y aplicaciones elevadas de fertilizantes, la situación 
se está haciendo más compleja, porque el proceso de degradación del 
sistema se combina con la salinización de los suelos; un aspecto que 
reduce la productividad agrícola debido a una progresiva toxicidad 
de los suelos. Este fenómeno es irreversible en el corto y mediano 
plazo. La combinación de los fenómenos de erosión (por viento o 
escorrentía) con la salinización está generando una pérdida veloz 
de suelos fértiles, sobre todo por prácticas agrícolas industriales 
insustentables, enfocadas en los rendimientos en el corto plazo, en 
detrimento de la productividad futura de los agrosistemas.

Esta realidad, con aparentes ribetes de problemáticas locales, 
será, en muy pocos años, un desafío global, básicamente por dos 
razones. La primera es que no hay evidencias de que estemos 
reduciendo las emisiones de gases de efecto invernadero; por lo 
tanto, la crisis climática acelerará los procesos de desertificación; 
la segunda se fundamenta en que este fenómeno tendrá profundas 
implicaciones en el acceso al agua y a los alimentos de más de dos 
mil millones de habitantes del planeta: con certeza las migraciones 
serán masivas. 

Venezuela no está exenta de esta realidad. Al norte de nuestro 
país, podríamos pensar que son pocas las regiones desérticas o muy 
áridas, pero el riesgo no está en ellas. Los bosques secos en torno a 
los sistemas montañosos y las regiones altas de los Llanos presentan 
una elevada tasa de deforestación, uso irracional de los acuíferos 
subterráneos y, en algunas zonas, sistemas de riego para maximizar 



133

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

la producción agrícola. Si estos escenarios se suman al uso 
incontrolado del fuego, a las pendientes y a las lluvias torrenciales 
en la estación húmeda, obtenemos un proceso intenso de erosión 
de los suelos que conlleva la degradación de los sistemas. La 
desertificación afecta ostensiblemente la productividad agrícola y, de 
manera muy especial, la dinámica de los ríos y los embalses (cuerpos 
de agua que satisfacen las demandas hídricas de la población). Este 
panorama hace que la ONU concluya que los habitantes de las 
ciudades serán los más afectados por la desertificación. El 17 de 
junio es un llamado de conciencia para cuidar la vida. ¡No hay un 
planeta B! ¿¡Qué estamos haciendo!?





135

Negociaciones en la encrucijada*

Todo lo toma, todo lo carga 
el lomo santo de la Tierra: 

lo que camina, lo que duerme, 
lo que retoza y lo que pena; 
y lleva vivos y lleva muertos 
el tambor indio de la Tierra.

 Gabriela Mistral, en La Tierra

El año 2021 cerró con resultados muy poco alentadores para la 
humanidad, luego de las complejas negociaciones de la Convención 
Marco sobre el Cambio Climático, realizada en Glasgow, en 2021, 
en cuyo desarrollo poco se avanzó en el compromiso de reducir 
las emisiones de gases de efecto invernadero a partir del consumo 
de combustibles fósiles (petróleo, gas y carbón) y en el logro de 
la cuestionada meta-trampa de permitir un incremento de dos 
grados centígrados.

El año 2022 nos recibió con un gran conflicto energético, 
disfrazado de guerra entre Rusia y Ucrania (sugerimos ver nuestro 
artículo «Juego trancao»). Este conflicto ha implicado un grave 
retroceso, por un lado, en las políticas a favor de la reducción 
de emisiones —dado que numerosos países europeos han vuelto 
al pasado y han reactivado el uso del carbón— y, por otro, el 
desenmascaramiento del capitalismo existente y su dependencia de 
la energía fósil para sobrevivir. 

Lo que va de año confirma que los peores escenarios planteados 
por los modelos del Panel Intergubernamental para el Cambio 
Climático son los más ajustados a la realidad del sistema-mundo. 
Esto es de suma gravedad: una tragedia humanitaria.

Con este telón de fondo, iniciaron las negociaciones para la 
siguiente cumbre de cambio climático, conocida como la Conferencia 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (23 de junio 2022), en Últimas Noticias.

25



Date con la ciencia 

136

de las Partes, que tendrá lugar a finales de año, en Egipto. Estas 
reuniones preparatorias comenzaron este mes de junio, con una 
agenda amplia y tensa, donde los países del mundo negocian sus 
posibilidades para el desarrollo, en un planeta cada vez más limitado 
para acoger tantas ambiciones. Allí Venezuela estuvo presente.

La delegación venezolana participó en diferentes paneles de 
debate, con una postura que invita a investigar la crisis climática 
como un tema gravísimo. Como lo ha expresado el presidente 
Nicolás Maduro, la crisis climática es un tema transversal que toca 
cada uno de los aspectos de la vida, puesto que la causa de esta 
crisis es el sistema de vida, de producción y de consumo que impera 
hoy en el planeta: el capitalismo. El modelo capitalista ha causado 
(y causa) impactos negativos sobre el ambiente y está a punto de 
vencer la capacidad de la Tierra para poder absorber esos impactos, 
de manera efectiva. De hecho, nos acercamos a lo que la comunidad 
científica llama el punto de no retorno de la naturaleza.

Los temas de agenda del órgano de ciencia y tecnología fueron 18. 
Esos temas incluyen: cómo mejorar la mitigación de la crisis climática 
a nivel global, es decir, capturar CO2 o gases de efecto invernadero de 
la atmósfera y también disminuir nuestras emisiones; cómo mejorar 
la adaptación a todo nivel (ya sabemos que la adaptación tiene un 
límite; lo que rebasa ese límite es lo que va a traducirse en pérdidas 
y daños, incluso pérdidas humanas); la aplicación y temas de género 
respecto a la crisis climática; la activación de la sociedad civil 
organizada en torno a la crisis climática; cómo mejorar la educación 
para una mayor conciencia ambiental. 

El biólogo Carlos Méndez, jefe del Centro de Ecología del 
Instituto Venezolano de Investigaciones Científicas (IVIC), quien 
acompañó a la delegación criolla, destaca que nuestro aporte, en 
las negociaciones, radicó fundamentalmente en la defensa de un 
acuerdo que comenzó antes del Acuerdo de París, el Programa de 
Poznan. La alianza del G77 + China (grupo del que forma parte 
Venezuela) propuso que Poznan se mantenga vivo y continúe más 
allá del vencimiento del Protocolo de Kioto, en el marco de lo que 
significa el Acuerdo de París. El mencionado programa garantiza 



137

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

algunas medidas para la transferencia de tecnología y el desarrollo 
de tecnología propia.

Otro de los temas en los que intervino Venezuela fue cómo aumentar 
la ambición en mitigación y también el objetivo global de adaptación, 
conjuntamente con algunos temas metodológicos relacionados con las 
tabulaciones, rendición de cuentas de los inventarios de los gases de 
efecto invernadero y las medidas de implementación. 

La duda razonable que emerge de las discusiones, en este 
tablero mundial, es saber si estamos en condiciones de dialogar en 
torno a escenarios radicalmente distintos a los que propiciamos 
en nuestra cotidianidad: el reloj sigue haciendo tic-toc. Está 
claro que las negociaciones no pueden seguir por un lado y la 
humanidad por otro.





139

A ese cuento le falta un pedazo (I)*

Plantean construir categorías de análisis distintas 
para estudiar las relaciones de producción de la vida

El socialismo no existe
pero de que vuela… vuela.

El capitalismo sí
y hay que matarlo.

Víctor Valera Mora, en El martillo de los utópicos

Más de una vez, hemos leído o escuchado decir que «el 
hombre es la gran amenaza de la Tierra», que «la humanidad» 
es responsable de la grave crisis ambiental global que amenaza 
la vida hoy, que «los humanos» hemos destruido la vida en el 
planeta. Pero… ¿a quién le conviene que se reproduzcan este 
tipo de narrativas? Para el autor del libro  El capitalismo en la 
trama de la vida,  lo que todas estas expresiones tienen en común 
es, esencialmente, una versión de lo que algunos intelectuales 
denominan  la máquina antipolítica. Para el investigador Jason 
W. Moore, el uso de filosofías naturalistas y cientificistas, 
básicamente, deja impune al capitalismo de todos sus crímenes 
contra la humanidad y contra la vida.

Decir que la «humanidad» es responsable del peligroso 
rebasamiento de los límites planetarios y del agotamiento de 
los recursos no solo es una manera muy injusta de enfocar la 
huella ecológica, es un mecanismo claro de complicidad con 
el capitalismo que contribuye a que este sistema no pague sus 
facturas por todo el daño que ha provocado hasta hoy.

Jason Moore arguye que las fuentes de la actual turbulencia 
global tienen una causa común: el agotamiento del capitalismo 
como forma de organizar la naturaleza, incluida la naturaleza 
humana. El modelo de consumo y de acumulación ilimitada del 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (8 de octubre 2021), en Ciudad Caracas.

26



Date con la ciencia 

140

capital es lo que ha provocado y está provocando la ruptura del 
equilibrio de los ecosistemas. Bajo las condiciones de un modo 
de producción capitalista, el divorcio entre los seres humanos y la 
Tierra ha crecido tanto que está a punto de terminar con la vida.

En el texto, Jason Moore denuncia que acusar a «la humanidad» 
del desastre de hoy es un viejo truco capitalista que intenta hacer creer 
que los problemas del mundo son problemas creados por todos/as, 
cuando en realidad han sido creados por el capital. De ahí propone 
hablar hoy de Capitaloceno, como una era histórica dominada por 
el capital; y no repetir más el relato que ha popularizado la ciencia 
moderna desde finales del siglo XX, cuya tesis consiste en señalar 
que esta es la edad del hombre, «el Antropoceno». De acuerdo 
con este historiador ambiental estadounidense, la nueva época no 
se caracteriza por el notorio impacto de la humanidad sobre la 
Tierra, sino por las consecuencias de un modelo de «desarrollo» que 
destruye la vida.

La dinámica de degradación ambiental a gran escala no solo 
debe ser entendida como un proceso geológico, sino también 
histórico. Moore señala que, si nos fijamos en el período que va de 
1450 a 1750, vemos una revolución en la noción de producción a 
partir del ambiente, sin precedentes, con el amanecer de las primeras 
ciudades. Esa revolución estuvo marcada e incrementada por el 
cambio ambiental que emanó del capitalismo atlántico-céntrico. 
Una transformación de paisajes y ambientes acelerada que afectó 
una región del planeta tras otra. Durante estos siglos —precisa el 
también profesor de Historia—, se ve el dominio de una racionalidad 
irracional que concibe a la naturaleza como algo «afuera», fuera de 
la sociedad, en esa zona-del-no-ser establecida por la modernidad 
capitalista que arropa a mucha gente no blanca, a muchas mujeres 
y, quizás, incluso a la mayor parte de la humanidad.

La racionalidad que reproduce el capital tiene la capacidad de 
crear lo que se denomina naturalezas baratas, en forma de mano de 
obra, alimentos y materias primas por las que ha pagado poco o 
nada. En palabras de Moore, esa apropiación de la «naturaleza 
barata», así como el genocidio de América perpetrado por Europa 



141

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

(con un saldo de más de 60 millones de indígenas asesinados), que 
se ven reflejados en las señales estratigráficas, sentaron las bases de 
acumulación para el nacimiento del capitalismo.

No hablar de Antropoceno, sino más bien de Capitaloceno 
es también una manera de subrayar que necesitamos construir 
categorías de análisis distintas para estudiar las relaciones de 
producción de la vida, heterogéneas, creativas y dinámicas. Moore 
propone analizar el tejido de la vida como una epistemología para 
situar todo lo que hace la humanidad dentro de una totalidad 
mayor en la que cada ser vivo puede  nutrirse el uno del otro, 
tanto en un sentido biofísico como en un nuevo imaginario de 
creación de mundo, en el que la vida humana y extrahumana pueda 
emanciparse de la dictadura del capital.

Frente a una crisis ambiental global plenamente instaurada, 
síntoma de una crisis sistémica, surge el reto de reflexionar no solo 
sobre las transformaciones que necesitamos, sino problematizar 
los mitos-trampa que nos han llevado a donde estamos hoy y que 
nos llevan a decir, en algunos momentos, «a ese cuento le falta 
un pedazo». Este ejercicio supone enfrentar los sesgos que han 
prevalecido, tanto en el debate como en la formulación de políticas 
públicas. Es innegable la necesidad de transformar las formas 
argumentativas que reducen la comprensión de la crisis ambiental 
planetaria a una relación naturalista y reduccionista, que desdibuja 
intereses y encubre poderes para mantener, refundar o solo darle un 
nuevo sentido al orden establecido.

Cuando el investigador Jason Moore habla de Capitaloceno, no 
se refiere simplemente a un mercado mundial abstracto, sino que, 
además, se refiere a la red de estructuras de dominación que hacen 
posible toda la dinámica de acumulación de capital. Esta red de 
abstracciones dominantes (sociedad contra civilización, humanidad 
contra naturaleza) de la modernidad, como cultura y civilización, 
incluye la idea de jerarquía, el racismo, el imperialismo, el patriarcado 
y esa promesa de «desarrollo» ilimitado; valores  imbricados en la 
acumulación de capital y por los que la sociedad domina, somete y 
explota a la naturaleza, y se siente con derecho a hacer lo que quiera 



Date con la ciencia 

142

con ella. Es decir: es entender cómo la modernidad capitalista y su 
modelo de «desarrollo» están destruyendo la vida en el planeta.

En ese camino de revisión de la modernidad, nos toca cuestionar 
el patrón de conocimiento que justifica y hace posible el capitalismo 
y, en esa misma dirección, las categorías argumentativas como el 
Antropoceno, que no son sino máquinas diseñadas para frenar 
revoluciones de pensamiento y otras alternativas civilizatorias que 
puedan significar modos de supervivencia distintos al capital.



143

A ese cuento le falta un pedazo (II)*

Filósofos de América instan a desmontar 
las ecuaciones fundantes de la modernidad 

que impiden ir a la raíz de nuestros problemas 

En el principio era el verbo
y el verbo no era dios

eran las palabras
[…]

En el después será el verbo
y el verbo tampoco será dios

tan solo el grito de varios millones de gargantas
capaces de reír y llorar como hombres nuevos y mujeres nuevas.

Mario Benedetti, en El verbo

Develar la colonialidad como la cara oscura de la modernidad 
es una labor lenta pero necesaria. Hay teorías y categorías 
administradoras de silencio, que nos hacen interpretar la vida desde 
una perspectiva de realidad invertida. La prueba es que ni siquiera 
nos damos cuenta de lo que no somos capaces de ver. Lo más grave 
es que, mientras seguimos razonando de acuerdo con la racionalidad 
moderna/colonial, reproducimos el mismo tipo de realidad que ella 
ha producido con su filosofía y su ciencia, sin tener los ojos para 
ver lo que está contenido en aquello que aparece ante nosotros/as. 

El actual esquema de comprensión moderno es responsable del 
desastre que estamos viviendo. Hay un quiebre de las condiciones de 
vida en el planeta, como resultado de la cosificación de la naturaleza 
extrahumana y del ser humano. La modernidad nos ha enseñado a 
cosificar el mundo y nos ha robado la posibilidad de pensar. El autor 
del libro El capitalismo en la trama de la vida, Jason W. Moore, tiene una 
explicación interesante: la reproducción del binarismo jerarquizado 
(sujeto/objeto, cultura/sociedad, humanidad/naturaleza), impuesto 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (22 de octubre 2021), en Ciudad Caracas.

27



Date con la ciencia 

144

por la modernidad, hoy oscurece el lugar de la humanidad en el 
tejido de la vida. La aritmética cartesiana aparece especialmente 
inadecuada para tratar las crisis de hoy —especialmente aquellas 
vinculadas con los cambios ambientales— y también con los orígenes 
y el desarrollo de las tendencias de las crisis en general.

Las interpretaciones que se hacen no escapan del manto de la 
ciencia moderna/colonial, en su rol de concebir a la naturaleza 
como un objeto, ajeno a nosotros/as, al que podemos usar según 
se nos antoje, sin ningún respeto. La cosmovisión eurocentrista 
de estar en guerra con la naturaleza extrahumana se refleja en las 
palabras que elegimos: recursos naturales, materias primas, servicios 
ecosistémicos. Aunque la distinción cartesiana entre los sistemas 
humanos y naturales es artificial, permanecemos en la trampa de 
vernos como superiores y desconectados.

Frente a esta perspectiva mercantilista y reduccionista de la vida, 
el investigador Moore propone romper con el dualismo moderno, 
mediante una noción de la humanidad-en-la-naturaleza. A partir 
del término oikeios invita a reconocer a la naturaleza (la humana y 
la extrahumana) como matriz dentro de la cual se gesta lo real: lo 
relacional. A partir de esta concepción, Moore señala dos premisas 
fundamentales: a) la actual crisis ambiental es una consecuencia del 
pensar a la naturaleza desde el capital. La modernidad capitalista 
no solo actúa sobre la naturaleza, sino que se desarrolla a través del 
tejido de la vida. Esta transforma una serie de relaciones y, a su vez, 
es transformada por ella; b) la interacción humanidad-naturaleza 
es una coproducción dialéctica; es decir: la transformación del 
entorno modifica al ser humano y la modificación del ser humano 
influye en la naturaleza extrahumana. En esa relación, se construyen 
las subjetividades. 

Oikeios es un concepto que permite hablar de la humanidad-en-la-
naturaleza, en lugar de la premisa de la humanidad y la naturaleza. En 
esta categoría, hay un sentido profundo de la vida, de sus misterios. 
Desde esta foto, las comunidades son productores/productos. 
No solamente producen cambios ambientales; ellas también son 
producidas por múltiples agencias de la biósfera. Los humanos 



145

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

crean y transforman simultáneamente entornos dentro del tejido 
de la vida (como lo hacen todas las especies), y nuestras relaciones 
están, por eso, paralelamente siendo creadas y modificadas por 
el resto de la naturaleza, y con ella misma. Desde esta óptica, el 
estatus «de la naturaleza» adquiere un cambio radical en nuestro 
pensamiento: una transición de la naturaleza como recurso a la 
naturaleza como matriz. En esta elaboración dialéctica, las especies 
y los ambientes están haciéndose y deshaciéndose entre sí, siempre y 
al mismo tiempo. Toda la vida hace ambientes y todos los ambientes 
hacen la vida. Así, el foco ya no sería la vida ‘natural’, sino todos 
los entornos: los campos y los bosques; pero también la ciudad, las 
fábricas, los edificios, los aeropuertos. Esto es: todas las formas de 
ambientes construidos, rurales y urbanos. 

Para el investigador estadounidense Jason W. Moore, las 
comunidades no son del todo tejidos humanos. Más bien, son 
manojos de relaciones entre agentes humanos y extrahumanos. 
Estos manojos son formados, estabilizados, e incluso perturbados, 
en oikeios. Los seres humanos, al también ser naturaleza, se 
relacionan con la naturaleza extrahumana desde adentro, no desde 
afuera. La gente que trabaja con la tierra, en el campo, desarrolla 
una comprensión mística de la realidad, porque vive el misterio 
contenido en el milagro que se produce cuando siembra y cosecha. 
En cambio, la conciencia de la ciudad moderna ocupa el espacio de 
lo sagrado y lo invierte. El hombre o la mujer que llegan a la ciudad 
esconden a la naturaleza extrahumana como el misterio de la vida 
y el contenido místico de lo ‘natural’, pero siguen en interconexión 
con la naturaleza extrahumana, aunque ella haya sido modificada y, 
a la vez, ella transforme sus intersubjetividades. 

La gente-en-la-naturaleza es moldeada en sus maneras de pensar, 
de hacer, de sentir, desde las lógicas de relación, de producción, 
de poder. Quizá, si tuviéramos conciencia de ello, andaríamos con 
mucha más reverencia: nos escucharíamos más y nos entregaríamos 
al encuentro de lo que somos. Tal vez, podríamos recuperar esa 
capacidad de mirar(nos), de escuchar(nos), de estar en contacto con 
una realidad que está aconteciendo todos los días. 



Date con la ciencia 

146

En la VI Escuela Descolonial de Caracas, esta semana, la filósofa 
mexicana Katya Colmenares pintó un ejemplo que puede ser 
clarificador de lo que Moore llama oikeios. «¿Qué está contenido 
en una guitarra? —interpelaba Katya, al recordar a su compañero 
de vida, el filósofo boliviano Juan José Bautista—: en la guitarra, 
está coagulada la vida de quien la creó. Estaría contenida también 
la comunidad humana que supone la existencia directa de quien 
la ha producido; el material espiritual de su vida: sus alegrías, sus 
tristezas, sus anhelos, [sus luchas, sus saberes, su palabra]; está 
contenida la materia vital, espiritual, de su tiempo de vida. Pero, 
también, está contenida la historia cultural, la historia civilizatoria 
de la humanidad. Está contenida la naturaleza extrahumana: la vida 
de un árbol, el canto de los pájaros».

Si la naturaleza importa ontológicamente en nuestra filosofía 
de la historia, necesitamos la recuperación del horizonte de 
comprensión de la comunidad de vida, no como opción romántica, 
sino como un imperativo que nos enfrenta a la necesidad de asumir 
la responsabilidad por la comunidad de vida, de manera radical. 
Oikeios es una manera de nombrar esa relación creativa, histórica y 
dialéctica entre nosotros/as para reinterpretar no solo el modo en el 
que constituimos la realidad, sino el modo en el que establecemos 
la vida práctica. Tenemos el reto de desestructurar los principios 
fundantes de la modernidad que separan a la naturaleza de la 
humanidad y nos llevan a usarla más allá de sus límites sostenibles. 
Ya vamos tarde para dar un paso a otras formas de relación. 

Descolonizar el saber, el pensar, el sentir significa desmontar la 
ecuación de la modernidad que está impresa en todos los ámbitos 
de la vida, y cuya esencia nos ha traído a la crisis espiritual y a 
la crisis ambiental global que vivimos hoy. Hoy, más que nunca, 
tenemos la responsabilidad de pensar lo que da que pensar, pensar 
esas narrativas que invisibilizan la complejidad de lo que nos pasa 
y reconocer que hay tematizaciones a las cuales obviamente les falta 
un pedazo, no porque a alguien se le olvida decir una parte; sino 
porque, desde el principio, necesitan ocultar y negar aquello que 
nos ha traído a las crisis del presente. 



147

Pan y circo*

Evidencia científica señala que las políticas ambientales 
de hoy deben ser radicales y estructurales 

No sé si alguna vez les ha pasado a ustedes
pero cuando la lluvia cae sobre el Botánico

aquí se quedan solo los fantasmas.
Ustedes pueden irse

yo me quedo.

Mario Benedetti, en A la izquierda de un roble

«Pan y circo» es una metáfora peyorativa sobre ardides políticos 
usados para apaciguar y distraer la atención comunitaria de asuntos 
gravísimos, que nos preocupan y nos indican que, detrás de lo 
pensado, hay algo no solo complejo, sino preocupante. Irónicamente, 
para los pueblos del mundo, esta política milenaria fue la que se 
impuso en la Conferencia de las Naciones Unidas sobre el Cambio 
Climático de 2021, la COP 26, celebrada este mes en Escocia. 

Este cacareado encuentro se convirtió en nuevo fraude del 
Sistema de Naciones Unidas (en complicidad con las grandes 
corporaciones y el bloque hegemón), que ha sido incapaz de afrontar 
la crisis ambiental planetaria con la fortaleza que se requiere. 

Es una irresponsabilidad que las Naciones Unidas en pleno 
siglo XXI continúe sumergida en una lógica de «salidas verdes» que 
no resuelve el problema, sino que lo complica. Las supuestas salidas 
verdes no son salidas. Toda pretensión de obviar esta realidad es 
irracional y suicida. 

El debate de la ONU se mantiene en un laberinto de control 
y mitigación de emisiones de gases de efecto invernadero. Desde 
esta perspectiva reduccionista, es imposible enfrentar el colapso de 
los sistemas ecológicos. ¿La razón? Para sustituir emisiones, esta 
lógica propone explotar más naturaleza. Un ejemplo claro de ello 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (19 de noviembre 2021), en Ciudad Caracas.

28



Date con la ciencia 

148

es que todo el sistema eléctrico que quieren hacer, desde energías 
alternativas, implica mucha más naturaleza. Estudios indican que 
se necesitan más de 6 mil litros de agua para producir un litro de 
biocombustible y, aunque el viento y el sol, son renovables, los 
materiales necesarios para convertir estos recursos en electricidad 
(el cobalto, el cobre, el litio, el níquel y los elementos de tierras raras) 
son todo, menos renovables. Las estimaciones técnicas también 
indican que los paneles solares producen 300 veces más residuos en 
el mundo que las centrales nucleares. Entonces, la pregunta sería: 
¿de qué estamos hablando? ¿Cuál es el real compromiso con la vida?

La crisis ambiental de hoy no se trata de un tema de futuras 
generaciones, sino del presente. Ya estamos viendo a la Tierra 
fraccionarse, enfermarse, crujir. Este fenómeno, a veces presentado 
como crisis climática, va mucho más allá del clima: comprende el 
ciclo del agua, la vida en los océanos, la pérdida de diversidad, 
la salud de los suelos. Son procesos que están produciendo 
alarmantes transformaciones irreversibles sobre las condiciones de 
reproducción de la vida en el planeta. 

Los informes técnicos consensuados por políticos y científicos, 
en el último lustro, son alarmantes. No se trata de discursos 
fatalistas, sino de conclusiones científicas reconocidas en las 
tablas del multilateralismo. Quizás, una de las evidencias más 
acuciantes que devela la profundidad de la crisis planetaria que 
vivimos, hoy, es el reconocimiento en el último informe del Grupo 
Intergubernamental de Expertos sobre Cambio Climático de 2021, 
cuyo contenido confirma ‘cambios sin precedentes’, en cientos de 
miles de años, y cómo algunos de estos desequilibrios no se pueden 
revertir hasta dentro de varios siglos o milenios o, tal vez, nunca.

Las propuestas de hoy tienen que ser radicales y estructurales. 
El problema de seguir hablando de cambio climático es que se 
invisibilizan todas las demás esferas de la vida en el planeta, como el 
agotamiento de agua dulce, alteraciones de los ciclos del nitrógeno 
y del fósforo, la contaminación de los cuerpos de agua, la pérdida 
de biodiversidad. Más allá —dicho en palabras del filósofo boliviano 
Rafael Bautista—: «Los descoloniales tampoco podemos hablar de 



149

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

‘cambio climático’. El cambio sugiere una condición natural a la 
cual se ha arribado y a la cual solo nos queda adaptarnos. ¡Es crisis 
climática!; el concepto de crisis nos lleva a señalar a los culpables». 

Es claro que debemos alzar la voz. El mundo no puede seguir 
hablando de una agenda de emisiones que ni siquiera cumple. La 
humanidad tiene que tomar una decisión: deliberar si se deja su 
futuro —que ya no es el futuro, sino el presente— en manos de 
bloques reaccionarios o si, frente a la reticencia de los sistemas 
planetarios de organización política, regionalmente, ya sea a través 
de la Comunidad de Estados Latinoamericanos y Caribeños (Celac) 
y la Alianza Bolivariana para los Pueblos de Nuestra América (Alba), 
se propician debates democráticos, profundos y comprometidos 
para verdaderos cambios de rutas que permitan asumir posturas 
más radicales en los Sures globales. 

Los pueblos conscientes deben comenzar a accionar, presionar 
y denunciar. El capitalismo es una cultura que destruye toda 
posibilidad de vida. La crisis planetaria así lo confirma. ¡Basta ya 
de prestarnos a políticas de pan y circo que nos mantienen en la 
trampa del capital! 





151

Juntos pero no revueltos*

La responsabilidad del cambio climático es compartida 
pero diferenciada

Ellos dejaron la desnuda mesa
de la soledad

dieron por pan ubicuas desventuras.

Gustavo Pereira, en Somarí del almuerzo humilde

Cuando un conductor irresponsable choca un carro contra otro 
vehículo, a nadie se le ocurriría pensar que los gastos del choque 
deberían compartirse. Se asume que o bien una de las partes es 
completamente responsable, o que, en todo caso, la responsabilidad, 
aunque compartida, es diferenciada.

Cuando hablamos del calentamiento de la atmósfera nos 
encontramos con una situación similar. La atmósfera es común a 
todos los habitantes de este planeta, y todos los países contribuyen 
a su calentamiento. Sin embargo, no cabe la menor duda de que los 
efectos que evidenciamos, hoy, son producto de años de actividades 
que han estado concentradas en un grupo reducido de países que 
deberían asumir la mayor carga de responsabilidad. 

Pero vayamos al comienzo de esta historia. La atmósfera de 
nuestro planeta contiene una mezcla de gases —como el dióxido de 
carbono o el metano—, que es capaz de absorber el calor irradiado 
desde la superficie de la Tierra, y evita que dicho calor se disperse 
hacia el espacio. Este fenómeno produce lo que llamamos efecto 
invernadero. La atmósfera, como si fuera un techo de vidrio, permite 
la entrada de los rayos del sol, pero retiene el calor que se produce 
cuando estos chocan contra la Tierra. Sin este efecto invernadero, la 
vida sería imposible en nuestro planeta.

Lamentablemente, lo que ha sucedido en los últimos 500 años y 
más intensamente en los últimos 100, es que se impuso un modelo 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (16 de octubre 2020), en Ciudad Caracas.

29



Date con la ciencia 

152

de sociedad que basa su funcionamiento en la generación infinita 
de capitales y, por tanto, es altamente dependiente de la explotación 
de la naturaleza. Como resultado de estos niveles de consumo 
insostenibles, la quema permanente de combustibles fósiles produjo 
(y produce) un aumento de la concentración de estos gases de efecto 
invernadero (GEI) que aumenta el calentamiento de la atmósfera y 
produce cambios climáticos globales con consecuencias negativas 
para el sostenimiento de la vida en la Tierra. 

El Panel Intergubernamental de Expertos en Cambio Climático 
(IPCC, por sus siglas en inglés) es el cuerpo de las Naciones Unidas 
para evaluar la amenaza climática. Desde su creación, el IPCC aborda 
la ciencia del cambio climático en tres grupos de trabajo regulares y un 
grupo de trabajo especial sobre inventarios de GEI. El Grupo I aborda 
la ciencia física del cambio climático; el Grupo II, impactos, adaptación 
y vulnerabilidad del cambio climático; mientras que el Grupo III trata 
la mitigación de los GEI. En ocasión del sexto ciclo de evaluación, 
Venezuela asume la responsabilidad de la vicepresidencia en el 
Buró del IPCC, representando a la región de América del Sur, en 
el Grupo II. Dicha responsabilidad ha recaído en Carlos Méndez, 
investigador del Laboratorio de Ecosistemas y Cambio Global del 
Instituto Venezolano de Investigaciones Científicas (IVIC). Desde 
allí, Carlos Méndez y un equipo multidisciplinario realizan estudios 
en las áreas de impactos, vulnerabilidad y adaptación al cambio 
climático sobre los ecosistemas y agroecosistemas venezolanos, 
usando metodologías inclusivas, dialogantes y dialógicas, que 
permiten la integración de diversos tipos de conocimiento además 
del académico. Muchos de estos investigadores son autores del 
próximo informe de evaluación del IPCC, a ser publicado en 2022.

El IPCC es un organismo ubicado en la interface científico-política. 
El Buró es el cuerpo de este organismo que vela por la calidad y la 
rigurosidad científica de sus evaluaciones, así como también por la 
relevancia política del resultado de dicha evaluación. La ciencia, como 
toda actividad humana, es reflejo del momento histórico en el cual se 
genera y se ve fuertemente influenciada por los valores y las visiones 
de los sujetos históricos que la desarrollan, y el IPCC no escapa a ese 



153

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

hecho. Así, en cada ciclo de evaluación, pueden observarse sesgos de 
desigualdad que, si bien se han venido mejorando con el tiempo, aún 
representan un importante reto a superar.

Algunos ejemplos de estas desigualdades son: mayoría de 
«expertos» provienen del Norte global; baja representación de 
mujeres científicas; poca inclusión de otros conocimientos, valores 
y visiones distintos a los de la academia. En resumen: una visión 
eurocéntrica que excluye otras voces afectadas por el problema 
global, incluso aquellas voces distintas a la hegemonía discursiva 
dentro del propio Norte global.

Parte del esfuerzo del venezolano Carlos Méndez ha sido, 
justamente, impulsar medidas para una participación mejor 
balanceada entre expertos del Norte y del Sur global; mayor equidad 
de género; y, sobre todo, para el fortalecimiento y la creación de 
mecanismos de integración de sistemas de conocimiento, voces y 
visiones alternativas, tales como el sistema de conocimientos locales 
e indígenas. Estos son algunos aportes de la ciencia venezolana al 
escenario multilateral. 





155

Diversidad en la diversidad*

Las partes (…) tienen una doble identidad. 
Tienen su identidad propia y participan de la identidad del todo. 

Por muy diferentes que puedan ser, 
los elementos o individuos que constituyen un sistema 

tienen al menos una identidad común de pertenencia a la unidad global (…). 

Edgar Morin, en La naturaleza de la naturaleza

Las filosofías de los pueblos originarios de Abya Yala exponen 
una visión de mundo que se diferencia de aquella impuesta por los 
europeos después de la invasión de estas tierras en el largo siglo 
XVI. Para los pobladores de estas tierras, el ente creador de todas las 
cosas es una deidad dual: en sí misma, hay día y noche, sol y luna, 
hombre y mujer. Son partes que se complementan, se relacionan 
y entre las cuales hay siempre reciprocidad. Una no existe sin la 
otra. Una existe porque existe la otra. Es por eso que, en esta visión, 
la naturaleza no está separada del ser humano. Somos parte de la 
naturaleza y, si la dañamos, nos dañamos a nosotros mismos y a 
nosotras mismas.

Rescatar esa visión de mundo, como conjunto de partes que 
se complementan y existen en tanto existen las otras, cambia la 
manera en que enfrentamos los problemas que aquejan al planeta. 
El enfoque moderno ha hecho lo contrario, al compartimentar 
el conocimiento, generar superespecializaciones, aisladas unas 
de otras, y negar, además, formas de conocimiento no europeos 
que son tildadas de primitivas, bárbaras y atrasadas. No queremos 
negar acá los avances importantes de la ciencia moderna, pero sí 
cuestionar su infalibilidad y llamar la atención sobre otras formas 
de conocimiento. 

Hablemos de la diversidad biológica y de las acciones que se 
hacen para evitar la desaparición de especies. En efecto, una de las 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (9 de junio 2022), en Últimas Noticias.

30



Date con la ciencia 

156

expresiones inequívocas de la crisis planetaria es la muy alta tasa de 
extinción de la cual somos testigos. En la historia geológica de la 
tierra, han ocurrido cinco extinciones masivas. Son procesos que 
llevan a la extinción de un número muy importante de especies en un 
período corto de tiempo —¡ojo!, corto se refiere a unos pocos millones 
de años—. La última extinción masiva ocurrió hace unos 65 millones 
de años y produjo, entre otras, la desaparición de los dinosaurios.

Hoy podemos cuantificar tasas de extinción que se equiparan a 
las determinadas durante las pasadas extinciones masivas, pero en un 
período de tiempo que no sobrepasa los 500 años. Casi podríamos 
arriesgarnos a hablar de los últimos 100 años. Los datos están, y 
desde los espacios multilaterales y académicos se hacen esfuerzos 
por buscar soluciones. Lamentablemente, la razón moderna 
domina el debate. Las especies son consideradas de manera aislada 
(campaña para salvar el panda, los gorilas o el cóndor, por ejemplo) 
y los ecosistemas se siguen considerando de manera separada de 
los seres humanos (campañas para crear nuevos parques nacionales, 
por ejemplo). El modelo civilizatorio y su base económica, el 
capitalismo, no son cuestionados y ni siquiera tomados en cuenta. El 
debate es biocéntrico y está fundamentado solamente en principios 
que parten de la biología de la conservación, en tanto base científica 
aceptada como verdad, y la verdad es que no ha dado resultado.

Es solo recientemente que se empieza a llamar a reconocer 
otros conocimientos para el diseño de acciones que lleven a salvar 
al planeta. Así, en el último informe sobre evaluación global del 
Panel Intergubernamental de Diversidad Biológica y Servicios 
Ecosistémicos (Ipbes), se hace un llamado a tomar en cuenta los 
conocimientos ancestrales e indígenas, aunque en las 1000 páginas 
de dicho informe no hay un solo aporte de dichos conocimientos. 
La importancia de los conocimientos indígenas fue también 
incorporada por el equipo venezolano que participó en el último 
informe sobre cambio climático que referimos en esta columna.

Es importante recordar acá una experiencia inédita, de mucho 
valor, como fueron los congresos venezolanos de diversidad 
biológica, realizados en la década pasada; a partir de ella, se produjo 



157

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

la Estrategia Nacional para la Conservación de la Diversidad 
Biológica y su respectivo plan de acción. En las seis oportunidades 
en que se realizó, se debatieron temas que van desde la generación 
de teorías (la construcción de nuestro ecosocialismo) hasta acciones 
concretas (debate sobre la Ley de Semillas y el resguardo de nuestras 
semillas como patrimonio de nuestra agrodiversidad). ¿Pero qué fue 
lo inédito de esta experiencia? 

La importancia de dichos congresos no fue que reconocieran los 
conocimientos de otros y otras, fue que lo que se construyó se hizo 
con la participación de «esos otros y esas otras»; fue la participación 
de indígenas, campesinos y campesinas, académicos y académicas, 
servidores públicos, estudiantes que en un verdadero diálogo 
de saberes debatieron, intercambiaron visiones y, en colectivo, 
construyeron conocimiento y diseñaron una política pública que, 
en este caso, tuvo la finalidad de gestionar, conservar y proteger 
nuestra diversidad biológica. No se trató de planes para especies 
individualizadas o de proponer áreas protegidas en las que el 
humano fuera excluido. La Estrategia Nacional para la Conservación 
de la Diversidad Biológica es un ejemplo de construcción colectiva 
realizada desde la diversidad epistémica para la salvación de nuestra 
madre tierra.





159

Ranitas que nos enseñan*

Investigadores de Venezuela combinan conocimientos 
sobre ecología con técnicas de educación popular 

para preservar la biodiversidad

No hagan eso con las flores
no molesten a las flores

no corten esas flores.
Por lo que más quieran,
déjenlas tranquilas ahí.
Las flores ya saben leer

y el viento no lo sabe.

Víctor Valera Mora, en Nueva antología

En muchos lugares de Venezuela, incluida Caracas, la noche es 
acompañada por un concierto de cantos y silbidos. Son los cantos 
de ranitas y sapitos que viven en jardines y matorrales, cerca de 
las casas. Muchos no saben que esos cantos son, en muchos casos, 
grupos de machos que anuncian su disposición para aparearse. Las 
hembras escuchan, disfrutan el concierto y escogen al músico con 
quien se unirán. 

Las ranas y sapos comprenden un grupo de vertebrados anfibios. 
Son animales altamente sensibles a los cambios de humedad 
y temperatura. En la actualidad, sus poblaciones presentan 
disminuciones globales que han llevado a algunas especies a la 
extinción y a un número no despreciable a ser catalogado como 
amenazadas de extinción, por la Unión Mundial de Conservación 
(UICN). Las principales razones son la degradación y la destrucción 
de sus hábitats, la emergencia de enfermedades y el cambio climático.

En Venezuela, tenemos unas 400 especies de anfibios que 
incluyen los sapos, las ranitas de jardín, las conocidas ranas 
plataneras y varias especies de salamandras. Un grupo de ranitas 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (7 de mayo 2021), en Ciudad Caracas.

31



Date con la ciencia 

160

llamadas arlequín está siendo objeto de estudio desde hace años por 
un grupo de investigadores e investigadoras, coordinados por el 
biólogo Francisco «Mechu» Navas, del Laboratorio de Ecología 
Sensorial del Instituto Venezolano de Investigaciones Científicas; 
y por José Luis Omaña, educador popular e investigador de la 
Universidad Nacional Experimental de las Artes (Unearte).

Las ranas arlequines son un grupo muy vistoso y colorido de 
ranas agrupadas en el género Atelopus. Es importante mencionar que 
más del 80 % de las especies que forman el género se encuentran bajo 
categorías de amenaza, por lo que son un grupo particularmente 
vulnerable. Son ranas diurnas de las que hay 9 especies registradas 
en Venezuela, una de las cuales ha sido declarada extinta. Se trata 
de Atelopus vogli de la cordillera de la Costa. De las restantes, una 
A. cruciger es también habitante de la cordillera de la Costa, mientras 
que las otras siete especies son de la cordillera andina.

Francisco y José Luis formaron un grupo de investigación 
(Grupo de Trabajo Atelopus de Venezuela) en donde han combinado 
conocimientos sobre ecología con técnicas de educación popular 
para estudiar, desde un enfoque original, la situación de estas 
ranitas en el contexto de las relaciones existentes entre humanos 
y naturaleza. Así, se fueron hasta la costa de Aragua en donde aún 
existían poblaciones de A. cruciger para indagar, con la comunidad 
local, el tipo de actividad que realizaban y cómo estas prácticas 
podían haber influido para que las poblaciones de ranas todavía se 
mantuvieran allí, luego de haber desaparecido en gran parte de su 
área de distribución original hacia la década de los 80. 

Interesantemente, estos investigadores consiguieron que 
tanto en Cata como en Cuyagua se realiza un manejo tradicional 
de la plantación del cacao, con formas de relacionamiento 
colectivo que preservan las condiciones para la vida en los 
bosques. Este resultado les permite pensar que las poblaciones 
de Atelopus bien pueden considerarse indicadores de los 
procesos locales y ayudarnos a comprender cómo la forma de 
aproximarse a la naturaleza afectará más o menos la vida en los 
entornos humanos. 



161

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

Parte de la metodología consistió en trabajar con niños y niñas, 
quienes expusieron, a través de audiovisuales producidos localmente, 
cómo veían sus actividades en relación con la naturaleza, la presencia 
de ranitas arlequín y su estado de conservación. Es así como con 
las escuelas de Cuyagua se realizó un audiovisual sobre la ranita 
A. cruciger. Una experiencia similar se realizó posteriormente en la 
Escuela Técnica Agropecuaria Mistajá, en La Carbonera (Andes), 
con la ranita A. carbonerensis.

Al final, Francisco y José Luis intentan acciones que buscan 
el resguardo de la memoria local que permite la defensa de los 
territorios y de la diversidad biológica, a través del estudio y 
protección de las ranitas arlequines. 

Para este año, la investigación se enfocará en trabajar con 
infantes de la región andina alrededor de dos especies de ranitas 
que se encuentran desaparecidas desde hace años: A. pinangoi, y 
A. oxyrhynchus. Para ello, han lanzado un blog en donde se puede 
conseguir información y apoyar el proyecto. La dirección es 
escuelitadescolonial.blogspot.com. 

Son formas novedosas de investigar, mediante la incorporación 
de niños y niñas, y la generación de acciones de preservación de 
la memoria local, un repensar de la forma de relacionarse con la 
naturaleza y la preservación de las condiciones generales para la 
reproducción de la vida. Un acto de afirmación de la vida hecha 
por investigadores venezolanos, con compromiso y amor por 
nuestro país.





163

Rescate de ideas y conceptos*

Al capitalismo le interesa es el dinero: 
no le importa si acaba con los bosques, 

con las aguas y con la vida. 
Por el camino del socialismo es que podemos recuperar

el equilibrio perdido en el planeta,
porque se coloca por delante la vida humana. 

Hugo Chávez, en «Aló, Presidente» 257, 4 de junio de 2006

Hemos discutido bastante en esta columna sobre la crisis global 
que enfrentamos desde todo punto de vista: social, económica, de 
valores, ambiental. Crisis que no se puede ocultar y es evidente 
en numerosos informes de organismos multilaterales, financieros 
y no gubernamentales diversos, como la Organización de las 
Naciones Unidas para la Alimentación y la Agricultura (FAO, por 
sus siglas en inglés), el Banco Mundial o la Unión Internacional 
para la Conservación de la Naturaleza (UICN). Crisis alimentaria 
que se acrecienta, crisis sanitaria expuesta, de manera violenta, por 
la pandemia de la covid-19, pobreza crítica, desempleo, guerras 
que se convierten en un fin en sí mismas, pérdida de diversidad 
biológica y una situación climática que ya toca el umbral de una 
catástrofe global.

El origen de la crisis no es coyuntural. El origen se encuentra 
en las bases fundacionales de un proyecto civilizatorio que vio luz 
durante el largo siglo XVI, a partir de la conquista de al-Ándalus, 
por los reinos católicos de Castilla y Aragón, la invasión y conquista 
de Abya Yala por los reinos europeos y el secuestro de millones de 
africanos y africanas para convertirlos en mano de obra esclavizada 
y producir, a su vez, la subordinación de los pueblos de África a las 
decisiones y necesidades de Europa. 

Inicia la modernidad —con su cara colonial— y se consolida un 
modelo económico: el capitalismo, modelo que se fundamenta en el 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (21 de julio 2022), en Últimas Noticias.

32



Date con la ciencia 

164

crecimiento infinito y, por lo tanto, en la explotación permanente y 
creciente de humanos y naturaleza no humana. Fue la explotación 
de oro, plata, cacao, azúcar, etcétera, en tierras americanas, lo 
que permitió la acumulación originaria de la que habló Marx, en 
El Capital, y permitió el desarrollo capitalista del norte de Europa. 
Todo esto, a costa del robo de un futuro propio para amerindios y 
africanos (y, posteriormente, asiáticos).

Si no cuestionamos este modelo sediento de energía combustible, 
sediento de tierras raras, sediento de capital, difícilmente 
lograremos identificar soluciones a las crisis que agobian hoy día a 
la humanidad. En 2015, se realizó, en París, la Conferencia de las 
Partes sobre Cambio Climático, en donde se llegó a un acuerdo, 
que se considera histórico para enfrentar la situación climática. 
Todos y todas coincidieron en la necesidad de limitar el aumento 
de la temperatura promedio de la atmósfera a 1.5 grados; pero, 
si detallamos los compromisos expresados (no adquiridos), la 
temperatura se elevaría (o se elevará) en más de 3 grados centígrados, 
si todas las partes cumplen con lo ofrecido. Una hipocresía global. 
Aplausos que se diluyen con el viento.

La realidad es que no se cuestiona la raíz del problema: el 
modelo capitalista moderno colonial con su base clasista, racista 
y patriarcal. Al contrario, se ofrecen falsas soluciones basadas en 
el mercado y en promesas tecnológicas a las que se denominan 
«verdes». Se intenta vender un capitalismo bueno y se usan todas 
las armas propias del mercado para posicionar esa ilusión. Sobran 
cámaras y reflectores para Greta Thunberg, quien cuestiona un 
sistema al que no le pone nombre y alerta contra enemigos que no 
tienen cara, mientras se invisibiliza (de hecho, se asesina) a Berta 
Cáceres, quien expresó, desde su cosmovisión y su praxis cotidiana, 
la naturaleza del problema ambiental, sin desvincularlo de las 
múltiples formas de opresión que enfrentan los pueblos del mundo 
debido al modelo neoliberal.

La década pasada, mucho se habló en nuestro país de 
ecosocialismo. Es una idea-fuerza que nace del análisis del socialismo 
del siglo XX y de la conciencia de que la Tierra tiene límites y que 



165

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

nada hacemos transfiriendo los medios de producción al pueblo, si 
no cambiamos la lógica productivista del capital. El ecosocialismo 
es una idea en construcción que debemos rescatar e incorporar en 
los debates en torno a la construcción de una sociedad más justa 
y perdurable. Necesario es transitar la senda de un nuevo modelo 
de sociedad que integre los conocimientos locales y ancestrales, 
que rompa con la dicotomía moderna entre naturaleza y sociedad, 
que coloque la vida por encima de la usura y el capital. Investigar 
y desarrollar la idea del ecosocialismo hace parte del conjunto de 
tareas que nos permiten fortalecer nuestro horizonte, entender los 
procesos que vivimos y enfrentar el futuro dando pasos que lleven 
a soluciones reales que, aunque dirigidas a la utopía, van con pie 
firme sobre esta tierra y este tiempo.

No basta con criticar el sistema y hacer llamados a cambios 
inmediatos que no es posible hacer. Tampoco nos sirve una 
visión catastrofista  que se queda atada a los pésimos indicadores 
disponibles. Nosotros pensamos que sí hay un mundo mejor posible. 
Es solo cuestión de encarar su construcción, con herramientas y 
elementos tanto filosóficos como políticos, con ética y valoración 
de la vida. El ecosocialismo es una de tales herramientas.





167

Hablan los bosques nublados*

La humanidad solo sobrevivirá si modifica la relación 
con la madre tierra

Hablan poco los árboles, se sabe.
Pasan la vida entera meditando

y moviendo sus ramas.

Basta mirarlos en otoño
cuando se juntan en los parques:

solo conversan los más viejos,
los que reparten las nubes y los pájaros,

pero su voz se pierde entre las hojas
y muy poco nos llega, casi nada. 

Eugenio Montejo, en Los árboles

Cada vez que atravesamos los altos mirandinos, cruzamos la 
carretera que va de Maracay a la costa de Aragua o caminamos por 
los alrededores de la Colonia Tovar, estamos dentro de un bosque 
nublado tropical, un ecosistema espectacular, con una diversidad 
biológica única, que encontramos en las montañas venezolanas. 

Allí podemos ver helechos arborescentes, que rememoran 
bosques del período jurásico; árboles gigantescos de Gyranthera 
caribensis (comúnmente llamados niños), de hasta 60 metros de 
altura, con sus flores blancas polinizadas por murciélagos de vuelo 
muy alto; hongos de formas increíbles; ranas endémicas; aves de 
colores iridiscentes, como numerosas especies de tángaras, además 
de pericos y águilas; jaguares, lapas, dantas, así como cantidad de 
especies de roedores y murciélagos que solo habitan esos bosques. 

Muchos de estos lugares son delicados ecosistemas dependientes 
de la humedad y la lluvia, a la vez que son fuente y resguardo del 
agua que alimentará cuencas bajas, campos agrícolas y reservorios 
para la población humana. Algunos se encuentran protegidos con 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (30 de octubre 2020), en Ciudad Caracas.

33



Date con la ciencia 

168

figuras legales, como parques nacionales, monumentos naturales y 
zonas protectoras. Podemos mencionar, por ejemplo, los parques 
nacionales Waraira Repano, Macarao, Henri Pittier, Guaramacal y 
Sierra Nevada; o los monumentos naturales Alejandro de Humboldt 
o Agustín Codazzi. Este último cercano a la Colonia Tovar. 

A pesar de esa protección, estos bosques no están aislados: 
dependen de ciclos de lluvias, vientos y temperaturas que se han 
alterado producto de los cambios climáticos. Dichos cambios 
generan transformaciones, algunas de ellas ocurren a velocidades 
que solo pueden cuantificarse, si contamos con series de tiempo 
suficientemente largas.

Esta maravillosa labor de comprensión de los flujos de vida 
en estos ecosistemas es, justamente, lo que ha hecho Saúl Flores 
del Laboratorio de Ecología de Suelos, Ambiente y Agricultura del 
Instituto Venezolano de Investigaciones Científicas. 

Este investigador venezolano ha dedicado 35 años a realizar 
observaciones continuas de especies de plantas, en el bosque nublado 
ubicado en los Altos de Pipe, estado Miranda, a 1200 metros sobre 
el nivel del mar.

Hasta ahora, ha identificado 15 especies de árboles y arbustos, 
los cuales constituyen componentes importantes de este bosque, 
tanto de la estructura cuanto de los procesos funcionales. 

Saúl Flores cuantificó, mes a mes, variables climáticas y 
ambientales, tales como temperatura, precipitación, radiación y 
humedad del suelo. De la misma manera, realizó seguimiento de 
variables reproductivas, como la floración y la fructificación de 
cada una de las especies. Durante la serie de tiempo analizada, se 
consideraron incluso los eventos de El Niño y de La Niña.

Un primer resultado del análisis muestra que el 70 % de los 
años resultaron años secos contra solo 30 % de años húmedos. 
Los eventos de sequía han aumentado. Esta misma situación ha 
ocurrido con la temperatura, con incrementos de 0.075 grados 
cada año. Así, en los últimos 35 años, la temperatura del bosque de 
Altos de Pipe ha aumentado en promedio 2.65 grados centígrados. 
Tomando en cuenta que también ha habido aumentos en la 



169

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

radiación, la consecuencia ha sido una disminución notable de la 
humedad del suelo.

Un resultado de alto impacto es la alteración que este investigador 
ha evidenciado en la fenología de estas plantas; esto es: en los procesos 
de floración y fructificación. Estos son fenómenos cruciales en la 
reproducción y, por lo tanto, en la dinámica de las poblaciones de 
estas especies, pero que, además, inciden de manera vital en otras 
poblaciones que dependen de estos procesos para sus propios ciclos. 
Por ejemplo, en 14 de las 15 especies observadas, hubo alteraciones 
en la floración, las cuales estuvieron negativamente correlacionadas 
con la temperatura. Es decir: con el aumento de la temperatura 
disminuyó la proporción de individuos que florecían, así como el 
número promedio de flores por individuo. El investigador notó, de 
igual manera, un acortamiento del tiempo de floración en el caso 
de la especie de rubiácea Palicourea ferdleri. 

El aumento de la temperatura y la intensidad de las sequías 
producen, paralelamente, la migración de aves tanto polinizadoras 
como dispersoras de semillas, lo que agrega un factor de afectación 
en la dinámica natural de estas plantas y en el funcionamiento de 
todo el bosque.

Las investigaciones realizadas, en el bosque nublado de 
Altos de Pipe, muestran que la fructificación también se ha 
alterado modificándose la producción de frutos, por individuo, 
y la sincronía en los procesos de floración y fructificación. Estas 
investigaciones han evidenciado el efecto del cambio climático 
sobre el funcionamiento de un ecosistema.

Son investigaciones realizadas en Venezuela, con perseverancia 
y capacidad de observación, que nos alertan sobre la necesidad de 
modificar el modo de vida impuesto por el modelo civilizatorio 
moderno/colonial y de construir un mundo nuevo centrado en la 
vida y el cuido de la naturaleza de la cual somos parte.





171

Colapso planetario*

El árbol
ayer de luz

y miel de espigas, 
maduras de brisa azul y canciones,

solo tiene 
—hoy— 

lo que tuvo
del otro lado del tiempo. 

Fernando Paz Castillo, en Seña

Este jueves 28 de julio el planeta nuevamente entró en números 
rojos: fue el Día del Sobregiro de la Tierra en 2022. En menos de 
siete meses, la humanidad utilizó los recursos biológicos que la 
Tierra regenera durante todo el año. Cuando decimos humanidad, 
estamos plenamente conscientes de las enormes desigualdades que 
este término encierra. Una humanidad que se acerca a los 8 mil 
millones de habitantes, de los que más del 10 % pasa hambre y 
desnutrición, y 25 % no tiene acceso a agua potable ni saneamiento. 
En contrapartida, menos del 20 % de la población mundial consume 
80 % de la capacidad de la Tierra. Para expresarlo en los términos de 
la sobrecapacidad planetaria, si todos viviésemos con los estándares 
de vida de Alemania u Holanda, el Día del Sobregiro Planetario 
habría sido el 5 de mayo o el 12 de abril, respectivamente. Como 
vemos, no es muy racional estar entre las naciones más desarrolladas 
científico-tecnológicamente; solo es irresponsable y suicida.

Desde la década de los setenta del siglo pasado, la tendencia al 
agotamiento del planeta ha sido constante: cada año acortamos el 
calendario y cada año dejamos un planeta más agotado. Eventos 
que han marcado procesos de recesión, como la crisis de 2008 o 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (28 de julio 2022), en Últimas Noticias.

34



Date con la ciencia 

172

la pandemia, apenas si modifican esta tendencia. Hace unos años 
atrás, Chávez nos alertaba que estábamos consumiendo un planeta y 
medio cada año. Ya hoy esa cifra es 1.75 planetas, esto es, el modelo 
de «desarrollo» ha excedido, en 74 %, la capacidad de regeneración 
que tienen los ecosistemas del planeta. A partir de este 29 de julio, 
todo lo que consumamos es un sobregiro, para los economistas; o 
un granito de arena para el colapso, según lo sugieren las Naciones 
Unidas, en su más reciente —y muy silenciado— Informe de 
Evaluación Global sobre la Reducción del Riesgo de Desastres.

A pesar de las alertas extremadamente delicadas que plantea 
este informe —considerando que viene de la muy moderada 
Naciones Unidas—, este documento ha tenido poca difusión. Un 
elemento revelador es que el mencionado informe reconoce que 
los ecosistemas planetarios y la biósfera en su totalidad están en 
riesgo de colapso. Esta realidad entra en sinergia con desastres 
socioambientales, vulnerabilidad económica e inequidad social; 
procesos que, como fichas de dominó, pueden producir fenómenos 
en cascada, inicialmente imperceptibles, pero con gravísimas 
consecuencias con el discurrir del tiempo: estos escenarios los 
definen, en un texto aparte, como riesgos catastróficos globales (RCG).

Los pueblos del mundo perciben esta situación. De manera 
análoga a los animales silvestres, la gente siente cuando algo está 
fuera de lo común, cuando algo está mal, y asume una condición de 
alerta. Tensión y —¡por qué no decirlo!— desasosiego se respiran en 
las grandes urbes. Así está el mundo actualmente: sea la geopolítica, 
los referentes culturales, los líderes, el clima, o la misma pandemia, 
la sensación es que algo no está nada bien. El impacto ambiental 
del modelo ideal que presupone el capitalismo (la modernidad), 
con sus miserias e irracionalidad, va en aumento y no pasa callado. 

Quizás, el silencio que ha acompañado al Informe de Evaluación 
Global sobre la Reducción del Riesgo de Desastres 2022 está en lo 
inapropiado que resulta en estos momentos. Su argumento principal 
es atacar, de manera global y consensuada, los factores que están 
provocando la crisis climática y el colapso de los ecosistemas del 
planeta; pero a los países más avanzados de Occidente les tomó este 



173

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

año haciendo los desmanes ambientales más impíos, al reactivar 
sus minas de carbón, ante el abierto reconocimiento de que solo 
pueden vivir de energías fósiles y que están dispuestos a hacerlo por 
mucho tiempo. Como unos vuelven a la era del carbón, atrapados 
en su anacrónica noción de «desarrollo», otros rescatan la idea de 
zonas de progreso industrial en desiertos hídricos y alimentarios, 
otra manera de confirmar que «no hay “desarrollo”, si no es con 
combustibles fósiles».

Es posible que los políticos del mundo crean que la palabra 
colapso es un sinónimo de «sanciones» o medidas coercitivas, una 
situación negociable y eludible; tal vez, por ello, no generan ni 
permiten propiciar transformaciones radicales del rumbo que 
llevamos. Afortunadamente, el desastre es tan grande que, cada vez, 
es más clara la necesidad de cambiar el sistema y de problematizar 
la racionalidad que presupone y le da sentido a ese modelo de 
muerte. No hay duda de que el modo de vida moderno nos está 
llevando a un colapso. ¡Es urgente la búsqueda de otros referentes 
filosóficos, basados en una ética de la vida, desde los cuales podamos 
producir otra idea de economía, política y sociedad, así como los 
conocimientos con los que sea posible tejer esa otra idea de vida! 
Referentes que ya existen; en otras ediciones de esta columna hemos 
compartido algunos de ellos. 





175

Cambiar para salvar el mundo*

El socialismo: ese es el rumbo,
ese es el rumbo para la salvación del planeta

 —¡yo no tengo la menor duda!—,
y el capitalismo es el camino del infierno,

a la destrucción del mundo.

Hugo Chávez, en Copenhague (2010)

No cabe duda de que el año 2020 significó un duro encuentro 
con una realidad que, aunque normalizada, estaba llena de 
contradicciones e injusticias. Muchas de esas contradicciones 
salieron a flote como grandes descubrimientos del agua tibia. La 
capacidad diferenciada de los países para enfrentar la pandemia, 
la guerra comercial para apropiarse de la potencial vacuna; las 
posibilidades de diferentes sectores de la población para confinarse 
e incluso para adecuarse a las medidas de higiene recomendadas por 
las autoridades de salud de cada país; las increíbles desigualdades 
se hicieron visibles (o, quizás, deberíamos decir, más visibles aún).

La pandemia producida por la covid-19 fue el tema central. Pero 
la pandemia no fue (o no es) sino la expresión de un problema global. 
Una civilización cuyos valores la han separado de la naturaleza y 
han generado una ilusión de «desarrollo» que significa acumulación 
de bienes materiales. Este modelo ha producido no solo un impacto 
serio en el metabolismo planetario, con afectaciones en el sistema 
climático, alteración de ciclos y destrucción de la diversidad 
biológica; también ha generado grados inmorales de desigualdad y 
niveles de pobreza totalmente inaceptables.

Recientemente, el Programa de las Naciones Unidas para 
el Ambiente (Pnuma) sacó a la luz el informe sobre brechas de 
emisiones 2020. Consiste en un análisis de la situación actual 
en cuanto a las emisiones de gases de efecto invernadero (GEI), 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (8 de enero 2021), en Ciudad Caracas.

35



Date con la ciencia 

176

gases responsables del calentamiento global de la atmósfera. Es un 
trabajo que tiene el objetivo evaluar la diferencia o brecha entre 
«dónde probablemente estamos y dónde necesitamos estar, y qué 
deberíamos hacer para acortar esa diferencia». Los resultados no 
son alentadores.

El análisis mostró que la emisión de GEI continuó incrementando 
en 2019, por tercer año consecutivo, y alcanzó valores de 52.4 Gt 
Co2e. Esto es: ¡¡52 mil millones de toneladas de dióxido de carbono 
equivalentes!! Debido a la pandemia y al impacto que esta produjo 
en la actividad económica en 2020, las emisiones pueden haber 
disminuido; sin embargo, la concentración de GEI en la atmósfera 
siguió aumentando.

Conversamos sobre este tema con Pedro Borges, doctor en 
Ecología y quien formó parte del equipo negociador de Venezuela 
en la Convención Marco de las Naciones Unidas sobre Cambio 
Climático entre 2010 y 2016. Pedro nos habló de la Convención 
como el único sistema legal internacional sobre cambio climático. 
Firmada en 1992, esta convención  incluyó el Protocolo de Kioto, 
que establecía límites a la emisiones, y del cual EE. UU. se retiró; y 
el más reciente Acuerdo de París, de 2015, del que EE. UU., bajo el 
gobierno de Trump, también se retiró. La Convención tiene varios 
principios: uno de los más importantes es posible que sea aquel de 
responsabilidades compartidas, pero diferenciadas. En este punto, 
es importante evaluar, según nos alerta este científico venezolano, el 
papel que cada país juega en el marco de las negociaciones. 

La historia de las negociaciones nos muestra que el papel que 
han desempeñado los países industrializados —definidos en la 
Convención como países «desarrollados» y que aquí llamaremos 
países del Norte global— ha sido el de reducir al mínimo sus 
responsabilidades, y esta situación la logran bloqueando textos 
o incorporando ambigüedades en los documentos, para actuar 
impunemente, mientras se muestran como luchadores contra el 
cambio climático. 

La realidad, como lo expresa el propio informe del Pnuma al 
cual nos referimos al comienzo de esta columna, es que las emisiones 



177

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

del 1 % más rico de la población mundial exceden en más del doble 
a las emisiones del 50 % más pobre. Tamaña inequidad es difícil de 
ocultar. Es un hecho que, aun cumpliendo con las metas que cada 
país se propuso, el aumento de la temperatura será de al menos 
3 grados centígrados (el Acuerdo de París estableció como meta un 
aumento máximo de 2 grados, preferiblemente 1.5 grados). Pero el 
informe calcula que el G20 (grupo que reúne a los mayores emisores) 
no logrará las metas a las que los mismos países integrantes de este 
organismo multilateral dijeron estar comprometidos.

Ante este escenario, suelen prevalecer dos posiciones. Pedro 
las define, de manera muy original, como «inocencia optimista 
adormecedora» y «catastrofismo paralizante». La primera se refiere 
a esa visión que confía en acciones individuales centradas en el 
reciclaje, ahorro de agua, que, si bien es positivo incentivar, no son 
soluciones a un problema cuya raíz es un modelo civilizatorio de 
muerte. La segunda es la visión, muy pesimista, que se rinde ante un 
futuro desolador y aparentemente inevitable. Allí Pedro nos recuerda 
que un futuro puede ser destructivo, pero también constructivo. A 
esa construcción de futuro nos plegamos desde Date con la ciencia y, 
con Pedro Borges, nos unimos para imaginar (y trabajar por) un 
nuevo modelo civilizatorio de vida y un conocimiento que vaya en 
esa dirección. 





179

La naturaleza también tiene derechos*

Ser humano y naturaleza son complementarios, no contrarios

Así saludan a la madre, en Chiapas, los mayas tojolabales:
Vos nos das frijoles,

que bien sabrosos son
con chile, con tortilla.

Maíz nos das, y buen café.
Madre querida,

cuídanos bien, bien.
Y que jamás se nos ocurra

venderte a vos.
Ella no habita el cielo. Vive las profundidades del mundo, 

y allí nos espera: la tierra que nos da de comer
es la tierra que nos comerá.

Eduardo Galeano, en Los hijos de los días

Esta semana celebramos el Día Mundial de la Tierra. Una fecha 
que nos recuerda —nuevamente— la necesidad de cuidar nuestro único 
hogar. Una fecha que también nos recuerda el desorden en el que ese 
hogar se encuentra, de reflexionar sobre las causas de ese desorden 
y de encontrar vías para reordenarlo. En efecto, cuando se analiza 
el estado actual del planeta, nos damos cuenta de altos niveles de 
desequilibrio, que se materializan en aumento en la temperatura de la 
atmósfera, alteración del clima, afectación de los ciclos de nitrógeno 
y fósforo, desaparición de especies, desertificación. Todos estos 
desequilibrios tienen consecuencias directas en la población humana.

La visión que domina a la mayor parte de la humanidad sobre 
la naturaleza es una en la que humanos y naturaleza son entes 
separados. De hecho, en la misma Biblia, la naturaleza aparece 
como un ente creado por Dios para beneficio del hombre (así, en 
masculino). Luego de la invasión a Abya Yala, en el siglo XVI, se 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (23 de abril 2021), en Ciudad Caracas.

36



Date con la ciencia 

180

impone un modelo civilizatorio en el cual la visión de Europa se 
hace dominante. Es el inicio de la modernidad, sistema que sigue 
operando como modelo hegemónico hoy. Se basa en una visión 
dual que ve contrarios mente y cuerpo, hombre y mujer, humano y 
naturaleza. Es ese el modelo y esa es la visión que han dominado las 
relaciones de la sociedad sobre la naturaleza.

La naturaleza es vista como algo separado (y contrario) a lo 
humano. Más aún: como una materia que sirve al humano, que 
puede ser usada, explotada, controlada, destruida sin límite. Al estar el 
humano separado de la naturaleza se implica que dañarla no dañará 
al humano. Visión que ha probado estar totalmente equivocada. 

Desde la conferencia de Estocolmo en 1971, se hizo explícito que 
los ciclos naturales del planeta se estaban afectando, y los informes 
recientes del Panel Intergubernamental en Cambio Climático han 
dejado claro que esta afectación es producto de la actividad humana, 
aunque de manera diferenciada. También quedaba claro que los 
daños a la naturaleza impactan seriamente en las condiciones de 
vida de la población humana, y los humanos tienen derecho a vivir 
en un ambiente sano y libre de contaminación. Esta información 
llevó a impulsar leyes que protegieran los espacios naturales, la 
diversidad biológica, las aguas, las tierras y el clima, con el objetivo 
de garantizar al humano un «ambiente sano».

Podríamos decir que, hoy, el mundo está mejor con ese 
cuerpo jurídico, que va desde acuerdos internacionales hasta leyes 
nacionales y locales. Sin embargo, incluso si se cumplieran en un 
100 %, el problema que enfrenta la vida en el planeta no podría 
solucionarse, y aquí volvemos al argumento inicial relacionado con 
la visión de mundo impuesta por la modernidad. Las leyes siguen 
colocando al ser humano como centro del mundo. Dicha práctica 
es así porque, en esa visión de mundo, solo los humanos son sujetos 
de ley. Solo los humanos tienen derechos. En otras palabras: solo 
los humanos tenemos cualidades que nos hacen entes separados 
de la naturaleza, como autoconciencia, sentido de dignidad o 
capacidad para tomar decisiones que nos hacen «merecedores» de 
derechos —que, dicho sea de paso, son declaraciones coloniales 



181

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

con pretensiones universalistas y, por tanto de «verdad», en donde 
muchos no cabemos—. 

¿Puede la naturaleza, entonces, tener derechos? Pareciera que, 
para poder otorgar derechos a la naturaleza, debemos empezar por 
cambiar la naturaleza del derecho. Trascender los valores dualistas 
de la modernidad y reconocer que el conocimiento moderno no 
abarca toda la realidad. Que existen otras visiones de mundo, 
otros conocimientos que debemos estudiar, reconocer, rescatar, y 
construir nuevas opciones que significaría una nueva jurisprudencia 
que reconozca los derechos a la naturaleza y la valore como hábitat 
nutricio, protector, materno.

La Constitución de Ecuador fue el primer instrumento 
jurídico que otorgó de manera explícita derechos a la naturaleza 
convirtiéndola en sujeto de ley. Toma, en parte, aprendizajes de 
las filosofías andinas originarias. Según estas filosofías, cada 
ente no está aislado, sino relacionado con su entorno. Sin ese 
relacionamiento, no somos nada. En lugar de ver un dualismo y una 
competencia entre contrarios, cada ente se ve en correspondencia y 
complementariedad con los otros. Hombre y mujer, ser humano 
y naturaleza, por ejemplo, son complementarios, no contrarios. 
Adicionalmente, existe un principio de reciprocidad que implica 
que cada acción tendrá una respuesta recíproca.

No somos entes aislados: somos parte de la naturaleza. ¡Si la 
destruimos, nos destruimos! Afectamos a los demás seres vivos y al 
entorno físico, tanto como estos nos afectan a nosotros. No somos, 
desde esta mirada, únicos portadores de derechos. La naturaleza 
tiene derecho a la existencia, a no seguir siendo abusada. Pero 
¿cómo hacemos respetar esos derechos, sin caer en la tradicional 
dicotomía entre los derechos de los humanos y los derechos de la 
naturaleza? ¿Cómo hacemos para cambiar la relación con la Tierra, 
sin que se trate solo de un tema de garantías legales, por encima de 
la relación afectiva, amorosa, cultural con esa Pachamama que nos 
alimenta, nos abraza y nos recibirá un día en sus entrañas? Si la 
miramos como a nuestra madre, quizás hallemos respuestas. Para 
ello, están la investigación, la capacidad de reflexión, la apertura a 
otras visiones de mundo.  





183

¡Ayúdame a estar a salvo!*

Investigadores de Venezuela divulgan en las escuelas 
temas de biodiversidad, desde vivencias que hacen sentir 

y pensar una relación amorosa con la Tierra

Pedrerías de rocío
alumbra, cocuyo, 

tu lámpara de Aladino.

José Juan Tablada, en El cocuyo

Valeria hoy tiene 11 años. En 2019, vivió una semana que 
nunca olvidará. Todos los días de esa semana, los niños y las 
niñas de su escuela compartieron unos exquisitos tés con un 
grupo de científicos y científicas que querían conversar sobre la 
biodiversidad de Venezuela. Cada té era una nueva historia. Cada 
té combinaba el aroma y el sabor de varias plantas, y un hermoso 
poema escrito o leído en torno a la infusión del día. La clase del 
té, denominada Una infusión: aroma, salud y conocimiento, acompañó el 
estudio de colecciones de semillas y muestras de animales de la selva 
nublada de la localidad, paseos por el bosque, siembra en huertos 
escolares. Fueron cinco maravillosos días, llenos de luz, magia, risas, 
preguntas, curiosidad, aprendizaje. 

Esta estrategia pedagógica que ha dejado huella en la vida 
de Valeria se le ocurrió a un grupo de especialistas del Instituto 
Venezolano de Investigaciones Científicas (IVIC) que querían 
resaltar el valor de las plantas medicinales cultivadas cerca de 
la escuela y, así, aprovechar para hablar de la importancia de la 
medicina tradicional y de todo lo que hay detrás de una tacita de té. 
Valeria y sus compañeros/as aprendieron que, en una infusión, hay 
aromas en los que viaja el poder energético vital de nuestra tierra, 
así como amores y conocimientos que pueden ayudarnos a sanar, 
a sentirnos bien. En un té, hay toda una serie de conocimientos, 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (4 de junio 2021), en Ciudad Caracas.

37



Date con la ciencia 

184

compartidos de generación en generación, que nos permiten saber 
para qué sirven ciertas plantas. Es el recorrido de años de saber de 
comunidades campesinas, afrodescendientes, indígenas de nuestro 
país, que conocen la gran responsabilidad que tenemos, en términos 
de conservación de la vida, al albergar gran parte de la biodiversidad 
del mundo.

Venezuela ocupa el décimo lugar entre los países con mayor 
biodiversidad. En tierras bolivarianas, se han descrito unas 16 mil 
especies de plantas superiores y cerca de unas 4 mil 500 especies 
de vertebrados. Dentro de los vertebrados, se incluyen las especies 
con las que más estamos familiarizados: peces, anfibios, reptiles, 
aves y mamíferos. Podemos decir que Venezuela destaca por 
formar parte de un grupo de países que se llama megadiversos afines, 
integrado exclusivamente por 19 países. Esos países se consideran 
megadiversos porque, entre ellos, concentran alrededor del 70 % de 
la biodiversidad y la riqueza cultural del planeta. 

Tenemos una gran biodiversidad. Pero gran parte de esa 
biodiversidad no solamente en Venezuela, sino en el mundo en 
general, ha sufrido un gran deterioro en los últimos tiempos. La 
Tierra está amenazada por un modelo de vida que la ha hecho 
frágil, que la hace perder especies, que la hace respirar basura, 
padecer inundaciones y olas de calor sin precedentes. Según el 
reciente informe publicado por la Plataforma Intergubernamental 
Científico-Normativa sobre Diversidad Biológica y Servicios de los 
Ecosistemas (Ipbes) sobre la evaluación global de la biodiversidad, 
se estima que, aproximadamente, un millón de especies ya se 
encuentran en riesgo de extinción.

Sobre esta pérdida de la biodiversidad y la trascendencia de 
la formación de actores que se ocupen del cuidado de la vida, 
investiga la aragüeña Dinora Sánchez. Esta científica trabaja 
en la Unidad de Diversidad Biológica del IVIC, y es docente 
de la Universidad Central de Venezuela, en el Departamento 
de Zoología Agrícola, de la Facultad de Agronomía. Dinora 
está convencida de que la comunicación y la educación deben 
prepararse para un oficio grande que construya futuro. Para esta 



185

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

extraordinaria mujer, es un derecho histórico conocer sobre los 
temas de biodiversidad.

La diversidad biológica se refiere a la variedad de formas de vida 
y las relaciones que estas tienen con su hábitat, con su entorno. La 
diversidad biológica se organiza o se estructura en varios niveles: 
a nivel de ecosistema, podemos hablar de paisajes; asimismo, está 
la variedad de especies en un determinado lugar y, también, la 
diversidad genética, esa variabilidad que hay dentro de una misma 
especie. Por ejemplo, en términos de ecosistemas, podemos decir 
que Venezuela está caracterizada por una gran variedad de paisajes: 
los Llanos, las regiones montañosas, la región de Guayana, las 
costas, los Andes.

Es importante conservar esta biodiversidad, porque ella nos brinda 
una gran cantidad de beneficios indispensables para la vida. Es la bella 
naturaleza nutricia, acogedora. De ella, obtenemos el agua dulce, una 
gran variedad de alimentos; de ella, tomamos materias primas, como 
la madera y la fibra; de ella depende gran parte de las medicinas, el 
oxígeno, la regulación del clima; la biodiversidad ayuda al control 
de la erosión y a un sinfín de procesos biológicos que ocurren y los 
cuales determinan nuestra vida y la vida toda en el planeta. 

Dinora señala que, entre las causas que se han descrito como 
responsables de la pérdida de diversidad biológica, se hallan: a) la 
destrucción, la degradación y la fragmentación del hábitat; b) la 
introducción de especies exóticas invasoras; y c) el aprovechamiento 
no sustentable de la diversidad biológica. Pero, también hay otras 
causas que han contribuido a esta crisis ambiental planetaria. Una 
de ellas es el desconocimiento de la importancia de la biodiversidad. 
De alguna manera, todas estas causas son consecuencia del modo de 
vida que predomina hoy en la Tierra. Un modelo de vida que está 
basado, fundamentalmente, en una lógica de consumo ilimitado; un 
modelo civilizatorio que ha explotado la naturaleza y ha provocado 
las consecuencias desastrosas que sufrimos, en la actualidad, con la 
pandemia y con el cambio climático.

Este modo de vida, característico de las ciudades modernas, 
ha conllevado que las personas se desconecten de la naturaleza. 



Date con la ciencia 

186

Así, en la medida en que la gente no siente identidad, ni amor, 
es mucho más difícil que la mayoría se aboque a la conservación 
de la biodiversidad de los espacios naturales. Ello hace muchísimo 
más difícil la efectividad de las campañas de divulgación, la gente 
escucha, pero no siente y, por tanto, no internaliza nada. 

En Venezuela, hoy, se encontrarían amenazadas de extinción 
288 especies de fauna, principalmente especies  vertebradas. De 
este grupo, los anfibios y los mamíferos son de los grupos con 
más especies bajo riesgo. Aproximadamente, el 12 % de las especies 
evaluadas en cada uno de estos grupos de anfibios y mamíferos 
se encuentran bajo alguna amenaza. Esas cifras rojas llevaron a 
investigadores de la Unidad de Diversidad Biológica a plantearse 
un trabajo de divulgación y educación en las escuelas, desde 
experiencias significativas. 

A partir de 2017, dicho grupo de investigadores ha abordado 
temas como el turismo sostenible y responsable con la vida, la 
conservación de la naturaleza, los arrecifes de coral y el impacto 
del cambio climático, la importancia de la biodiversidad para 
nuestra alimentación y nuestra salud. El proyecto del que hablamos 
al principio de este texto se hizo con unos 300 estudiantes 
pertenecientes a las dos escuelas que están presentes en el IVIC: 
el Centro de Educación Inicial Autónomo Beatriz de Roche y la 
Escuela Nacional Bolivariana Rómulo Gallegos. 

El estudio consideró a este instituto como un lugar «ideal», 
porque cuenta con unas ochocientas hectáreas, bendecidas por un 
bosque nublado, donde existe una gran cantidad de plantas y una 
gran variedad de animales; además de la belleza escénica que ofrece 
este espacio y que influye positivamente en la salud mental. 

En ambos planteles, se han hecho charlas, paseos al aire libre, 
dramatizaciones, series fotográficas de flora y fauna, maquetas, 
dioramas, infografías, recitales de poesía, videoforos; encuentros 
cercanos con investigadores/as que trabajan con una visión de 
cuidado de la vida. Con estas estrategias didácticas, hay niños y 
niñas que han tenido la oportunidad de estar más conectados 
con la Tierra. 



187

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

A raíz de la pandemia de covid-19, las actividades que eran 
más vivenciales se detuvieron, pero las otras se han mantenido, 
aunque un poco más pausadas. Actualmente, la Unidad donde 
trabaja Dinora configura los contenidos y las actividades de una 
nueva campaña, que empezará en los próximos meses. La meta es 
seguir contribuyendo a esta relación de sentido para ayudar en la 
formación de humanos que habiten respetuosos la madre tierra que, 
hoy más que nunca, repite: ¡Ayúdame a estar a salvo! 





189

La ética del buen vivir/vivir bien* 
La crisis global propone abrir un diálogo con otras filosofías 

que permitan salvar al planeta y a la humanidad

No te afanes en dejar tierras a tus hijos,
afánate en dejar buenos hijos a la madre tierra.

Abuelos y abuelas de la nación aymara

2020 fue un año que difícilmente olvidaremos. La pandemia 
provocada por la expansión global del SARS-CoV-2 alteró los modos 
de vivir de todos y todas, la cotidianidad, la economía y hasta la 
forma de relacionarnos unos con otros y otras. Clases a distancia, 
reuniones virtuales, limitaciones para la movilidad dentro y entre 
países. El tapaboca se convirtió en parte de nuestra indumentaria 
y la mención de pruebas PCR o la discusión sobre los tipos de 
vacunas se hicieron habituales y del dominio público. Un año que, 
sin duda, será recordado.

Pero no es la pandemia el único problema que enfrenta el 
planeta, de manera global. En 2020, también fuimos testigos de 
desastres naturales extremos que afectaron a miles de personas 
alrededor del mundo. Solo producto de huracanes e inundaciones, 
173 mil personas debieron ser reubicadas en Indonesia; 100 mil 
y 160 mil, en Kenia y Nigeria, respectivamente; 35 mil quedaron 
sin hogar en Brasil; 3 millones de personas evacuadas en India y 
Pakistán; 850 mil, quedaron sin electricidad en EE. UU. Así casos 
similares en Vietnam, Afganistán, Yemen y Centroamérica.

Cientos de personas perdieron la vida y miles de hectáreas 
se perdieron producto de inundaciones extremas o incendios 
descontrolados. ¡Es el cambio global! Cambio que viene 
produciéndose de manera continua desde hace más de 200 años, 
pero de manera acelerada en los últimos 40 años. 

El llamado problema ambiental ha sido objeto de debates en los 
más altos niveles, desde la Conferencia de Estocolmo, en 1972. En 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (2 de julio 2021), en Ciudad Caracas.

38



Date con la ciencia 

190

1988, se creó el Panel Intergubernamental de Expertos en Cambio 
Climático, considerado el principal órgano internacional para la 
evaluación del cambio climático. En 1992 (20 años después de la 
Conferencia de Estocolmo) se realizó la Conferencia Mundial de 
Naciones Unidas sobre Ambiente y Desarrollo, conocida como 
Conferencia de Río, y es durante esta reunión que se acordaron 
tres tratados que constituirían en adelante la columna vertebral de 
la política ambiental global: a) Convención Marco de Naciones 
Unidas sobre Cambio Climático, b) Convención sobre la Diversidad 
Biológica y c) Convención de Lucha contra la Desertificación.

En todos estos espacios, se producen cientos de documentos 
y recomendaciones que lleven a los países a solventar, a mitigar o 
incluso a adaptarse de la mejor manera a los problemas globales 
del planeta. La Convención de Diversidad Biológica, por ejemplo, 
ha recomendado la creación de áreas protegidas para salvaguardar 
la diversidad biológica amenazada. Millones de hectáreas han sido 
declaradas parques nacionales. Sin embargo, al menos un millón 
de especies se encuentran amenazadas de extinción y la tasa de 
desaparición va en aumento. 

Pareciera que el mundo insiste en hacer lo mismo, quizás mejor; 
¡pero lo mismo al fin, una y otra vez!, y es obvio que lo mismo no 
está dando resultado. En otras oportunidades, hemos llamado la 
atención sobre la necesidad de identificar las causas estructurales 
del problema global y la importancia del estudio y la investigación 
para la búsqueda de alternativas que lleven a salvar al planeta y a la 
humanidad de una inminente catástrofe.

El desastre climático, la desaparición de especies y, también, las 
profundas desigualdades e injusticias de las que somos testigos son 
la consecuencia de un modelo civilizatorio de muerte. Un modelo 
que se impuso desde el siglo XVI y que domina la forma de actuar, 
de relacionarnos con otros seres humanos, con otras especies y con 
la naturaleza en general. Un modelo que se pretende universal e 
invisibiliza —cuando no elimina— otras formas de pensamiento, 
de saber y estar. Para la cosmovisión de los invasores europeos, lo 
individual era lo importante. La naturaleza era un ente separado 



191

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

del humano y «creado» para su uso y explotación. Los hombres y 
mujeres no europeos eran considerados subhumanos. 

Pero no es esa la única visión del mundo. Para los pueblos 
originarios de Abya Yala, todos los seres que habitan la Tierra están 
relacionados. De hecho, todo existe en tanto es complementario. 
Complementarios son los humanos entre sí y con otras especies, 
complementarios son todos los seres vivos y la naturaleza. La 
idea de Pachamama, madre tierra, crea un vínculo especial con 
lo que nos rodea. No se puede dañar a Pachamama, no se puede 
vender, comercializar; sería como hacerlo con la madre. ¡Algo 
sencillamente inconcebible!

De los pueblos originarios nace el concepto de buen vivir/vivir bien. 
Suma qamaña, en aymara; sumak kawsay, en kichwa; teko kavi, en 
guaraní; anas wakuaipa, en wayuunaiki. Así en todos los pueblos 
de este continente. La traducción al castellano no refleja todo 
su contenido que implica un relacionamiento no solo con otros 
seres, sino con lo inanimado, con los ancestros y con nuestros 
descendientes. Buen vivir/vivir bien implica un modo diferente de 
vivir en armonía y en plenitud. 

Estudiar estas otras filosofías nos ofrece un aprendizaje de 
otras formas de ver el mundo y la posibilidad de deslastrarnos de 
valores que han llevado a la destrucción y a la infelicidad. Parecen 
ideas utópicas; pero, sin duda, son ideas que nos permiten andar y, 
seguramente, llegar más lejos. 





193

¿Otro mundo es posible?*

Un reciente informe científico confirma que la civilización 
moderna y su modelo económico, el capitalismo, 

son sistemas de muerte

Deben enseñar a vuestros hijos
lo que nosotros enseñamos a los nuestros:

que la Tierra es nuestra madre
y que todo lo que le ocurre a la Tierra

le ocurrirá a los hijos de la Tierra.

Gran Jefe Noah Seattle de las tribus Suquamish y Duwamish

Recientemente, hemos visto acontecimientos extraordinarios 
ocurridos en diferentes puntos del planeta. Incendios fuera de 
control que han afectado a Turquía, Grecia, Argelia y EE. UU., 
inundaciones en Alemania, temperaturas extremas en Andalucía. 
Acontecimientos que ocurren cada vez con más frecuencia, cada 
vez con más intensidad y en lugares inesperados. Nuestro planeta 
parece querer decirnos algo, cada vez con más insistencia. Los 
pueblos originarios también lo han advertido, pero a la civilización 
moderna occidentalizada parece costarle entender.

El lenguaje de la ciencia académica es uno de los troncos 
centrales de la modernidad y sus resultados tienen, para nuestra 
civilización, una gran potencia. En este contexto, queremos llamar 
la atención sobre el reciente informe de evaluación elaborado y 
socializado por el Panel Intergubernamental de Expertos en 
Cambio Climático (IPCC) sobre la situación actual del planeta 
y en la cual se emiten afirmaciones alarmantes sobre el futuro 
inmediato. «Este informe es una constatación de la realidad», 
dijo Valérie Masson-Delmotte, presidenta del Grupo de Trabajo 
I. La ciencia, como dijimos, constata lo que nuestros pueblos 
originarios ya venían advirtiendo.

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (13 de agosto 2021), en Ciudad Caracas.

39



Date con la ciencia 

194

Empecemos explicando qué es el Panel Intergubernamental de 
Expertos en Cambio Climático o IPCC, por sus siglas en inglés. El 
IPCC fue establecido en 1988 por el Programa de Naciones Unidas 
para el Ambiente y la Organización Meteorológica Mundial, con el 
fin de proveer de elementos científicos sobre el cambio climático, 
propuestas de mitigación y adaptación y evaluación de riesgos que 
sirvieran a los dirigentes políticos en el diseño y planificación de 
políticas públicas. 

El IPCC cuenta con cuatro grupos de trabajo (GT). El GT1, 
que se encarga de estudiar las bases físicas del cambio climático; el 
GT2, responsable de temas de adaptación y vulnerabilidad; el GT3, 
sobre mitigación; y un cuarto grupo especial dedicado al inventario 
de gases de efecto invernadero, esto es: el conjunto de gases que 
producen el calentamiento de la atmósfera.

El informe que ha adelantado el GT1 reafirma que los cambios 
que se están observando no tienen precedentes en los últimos miles, 
sino decenas de miles de años. Algunos de estos cambios ya pasaron 
la línea de irreversibilidad. Así, por ejemplo, el aumento en el nivel 
del mar producto del calentamiento global no se detendrá aun si 
todas las emisiones de gases de efecto invernadero se paralizaran 
el día de hoy. El informe que se presenta ha contado con la 
participación de 234 autores de 66 países y una base de datos muy 
mejorada en relación con la información disponible para informes 
anteriores, lo cual le da mayor fortaleza a sus resultados.

La temperatura promedio de la atmósfera ha aumentado 
1.1 grados Celsius desde 1850-1900, y los países acordaron en París, 
en 2015, realizar todas las acciones necesarias para evitar que dicho 
aumento sobrepase los 2 grados, pero preferiblemente 1.5 grados. 
La realidad que enfrentamos es que, a menos que se logre una 
reducción inmediata, rápida y a gran escala de las emisiones de 
GEI, esta meta no se alcanzará. Este escenario traerá consecuencias, 
algunas impredecibles para la vida en el planeta.

Dado que no se están aplicando los correctivos necesarios, 
esperamos un aumento en la frecuencia e intensidad de fenómenos 
meteorológicos, como huracanes, lluvias torrenciales o sequías 



195

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

prolongadas. Ya estamos observando pérdidas del hielo polar 
y derretimiento del permafrost, esto son suelos congelados que 
mantienen retenidas toneladas de gas metano, un potente gas 
de efecto invernadero cuya liberación a la atmósfera tendrá 
consecuencias dramáticas.

Los pueblos originarios han advertido que el modo de vida 
y la visión sobre nuestro mundo que sostiene la civilización 
moderna/occidentalizada son dañinos para la Tierra y para la 
vida toda. Ahora, un informe contundente basado en argumentos 
producidos por la piedra angular de esa civilización, la ciencia, nos 
advierte lo mismo. Un informe que nos confirma que la civilización 
moderna y su modelo económico, el capitalismo, son modelos de 
muerte. Un informe que nos dice que otro mundo es necesario. Nos 
toca hacer todo lo que esté a nuestro alcance para hacerlo posible.





197

Ríos en peligro*

Estudios confirman que el modelo civilizatorio dominante 
contamina ríos e impacta al mar

La ciudad está en nosotros.
[…] debería movernos a valorarla en toda su magnitud.

O darle el lugar que le corresponde entre las urgencias humanas. 
Suelo fantasear con un cambio. Oigan mi desvarío.

[…]
La vida bulle. Se conversa, se discute, se ama.

El lenguaje vuelve a brillar.
No me digan poeta ni místico; si esto, lo normal,

suena a quimera, a locura, a utopía,
estamos perdidos, y no merecemos ser llamados hombres.

Merecemos las ciudades que tenemos.

Rafael Cadenas, en Reflexiones sobre la ciudad moderna

En 1983, el poeta venezolano Rafael Cadenas ya alertaba 
sobre las consecuencias negativas de la ciudad moderna. Para este 
ensayista, el habitante de la ciudad moderna no puede enraizarse, 
ya que ella misma lo obliga a estar despegado de la tierra: «En ese 
habitante, se ha consumado la ruptura con la Tierra. Habita en un 
ambiente contranatural».

Casi tres décadas después, estudios técnicos hechos por 
especialistas de cinco centros de investigación han demostrado, una 
vez más, que los procesos de configuración de la ciudad moderna 
—y la ciudad parásita capitalista más todavía— abonan y aportan 
a la destrucción de la vida. Las ciudades modernas son espacios 
depredadores, consumistas, nada sostenibles en el tiempo, que 
incorporan el consumo de materia y energía de forma desmedida, 
lo cual afecta y deteriora otros ecosistemas.

Como parte de un proyecto a largo plazo, especialistas 
del Centro de Ciencias Atmosféricas y Biogeoquímica del 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (20 de agosto 2021), en Ciudad Caracas.

40



Date con la ciencia 

198

Instituto Venezolano de Investigaciones Científicas (IVIC); de las 
universidades de Oriente, Simón Bolívar y del Sur de La Florida; y de 
la Fundación La Salle construyeron una serie de tiempo para hablar 
de los procesos que hacen posible que la mayor cuenca oceánica 
del mundo, la fosa de Cariaco, exhiba hoy altas concentraciones 
de nutrientes que provocan la pérdida de biodiversidad. En este 
proyecto, la responsabilidad del IVIC fue realizar, durante seis 
años, mediciones para determinar la calidad del agua, en puntos 
específicos ubicados antes de la desembocadura de los ríos Tuy, en 
Miranda; Unare y Neverí, en Anzoátegui; Manzanares, en Sucre. 
Este estudio permitió conocer el aporte de nutrientes en la fosa de 
Cariaco y los efectos estacionales, transicionales, y la relación de 
un año respecto a otro. 

¿El resultado? La fosa de Cariaco presenta una enorme marca de 
nitrógeno y clorofila, producto del influjo del río Tuy. ¿La razón 
proximal? Ciudades y poblados sin plantas de tratamiento, pueblos 
que descargan sus aguas cloacales al río, industrias no controladas, 
actividad agrícola acompañada con fertilizantes nitrogenados que 
terminan eutrificando los cuerpos de agua. Las cuencas hidrográficas 
que generan los ríos también son afectadas por las lluvias: la calidad 
de estas podría transformar los ecosistemas. ¿La razón distal? No solo 
se trata de un problema de sobrepoblación urbana sin planificación 
ni control; más allá, hay un modo de vida dominante irracional 
que se expresa en la escisión humano/naturaleza impuesta por 
la modernidad, con modelos de existencia que atentan contra 
los ciclos de la naturaleza e impactan la vida de los suelos y los 
cuerpos de agua. 

Loreto Donoso, ingeniera química, magíster en Ingeniería 
Ambiental, es una de las integrantes principales de este proyecto de 
investigación. Esta especialista del Centro de Ciencias Atmosféricas 
y Biogeoquímica del Instituto Venezolano de Investigaciones 
Científicas relata que el Tuy registra un alto aporte de nutrientes, 
en especial de nitrógeno, proveniente de pueblos de la ribera que 
descargan sus desechos directamente sobre el cuerpo del río. El 
agua de este río que desemboca en la fosa de Cariaco, además, 



199

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

es corrompida por aguas industriales de los Valles del Tuy y por 
prácticas de cambio y uso de la tierra en los procesos del agro. 
Dicha concentración de nutrientes conlleva una carga importante 
sobre la costa que implica la costa de Cariaco. 

El exceso de nutrientes disminuye el oxígeno del agua; por lo 
tanto, los peces que puedan estar allí van a ser menos abundantes. Esta 
situación no solo atenta contra la biodiversidad, sino que también 
menoscaba la pesca artesanal que sirve de sustento a los pueblos. A 
estos problemas se les suma que al agua con muchos nutrientes cuesta 
mucho tratarla para convertirla en agua potable, y se sabe que el Tuy 
es la fuente de agua de muchos poblados, entre ellos Caracas.

De los cuatro ríos estudiados, el Tuy es el más afectado: los otros 
son ríos de cuencas más pequeñas. Por ejemplo, el río Manzanares 
es una cuenca montañosa que, aunque recibe el impacto de una 
gran actividad agrícola, tiene una condición de afectación ambiental 
mucho menos grave. Hay un valor que se llama Water Polutions 
Learn (WPL). En esta escala, el Tuy tiene un valor de 6.3; mientras 
que las concentraciones de los ríos Unare, Neverí y Manzanares no 
llegan a un punto.

Loreto informa que, tras conocer estos indicadores de huella 
ecológica, hoy, un grupo de científicos/as también estudia la 
química del agua de lluvia y cómo su escorrentía afecta los ríos e 
impacta al mar. Las lluvias reflejan cambios en el uso de la tierra, 
a partir de los niveles de nitrógeno reactivo; es decir: el nitrógeno 
que aparece cuando se produce una alteración de los ecosistemas, 
y proviene directamente de la quema de bosques y de la quema de 
combustibles fósiles. El análisis de la lluvia se usa, entonces, para 
medir los nutrientes y los contenidos de nitrógeno presentes en 
ella, y para saber cuánto nitrógeno orgánico y cuánto nitrógeno 
inorgánico tiene. Esta información es útil de cara a determinar 
las variaciones de la biodiversidad de los ecosistemas y las 
condiciones de reproducción de la vida. Conocer la calidad de 
las lluvias es un termómetro muy importante para saber cómo 
nuestra actividad industrial, urbana y agrícola, transforma el 
lugar donde vivimos.



Date con la ciencia 

200

La huella ambiental no es inmanente a la humanidad, sino que 
deviene de un modelo civilizatorio dominante, que ha generado 
daños irreparables en nuestros ecosistemas a una velocidad 
impresionante, en los últimos 50 o 70 años. Un problema de un 
modelo de consumo que sobrepasa los límites planetarios y que, 
para Loreto, debe ser un tema de estudio urgente en la investigación 
científica, como posibilidad de reflexión y urgencia de saber dónde 
estamos, de conocernos y, a partir de conocernos, poder buscar 
los mejores caminos para un mundo sustentable donde podamos 
vivir-viviendo y evitar que —como decía Cadenas— las ciudades se 
conviertan en ese desierto que se extiende sobre porciones cada vez 
más grandes de tierra. 



201

Volver a nacer: no hay opción*

Rompo este huevo y nace la mujer y nace el hombre.
Y juntos vivirán y morirán. Pero nacerán nuevamente.

Nacerán y volverán a morir y otra vez nacerán.
Y nunca dejarán de nacer, 

porque la muerte no existe.

Eduardo Galeano, en Memoria del fuego I 

Para el pueblo yekuana, la muerte no existe, como nos dice 
este fragmento que hoy les regalamos. La vida se hace caminos 
como ha ocurrido desde que aparecieron los primeros organismos 
procariontes, en el planeta, hace 3500 millones de años. Desde 
entonces, especiación y extinción han ocurrido de manera natural. 
Nuevas especies han evolucionado, al tiempo que otras desaparecen. 
Sin embargo, se sabe que, en cinco ocasiones, han ocurrido eventos 
extraordinarios que han llevado a extinciones masivas, al punto de 
definir cambios de eras geológicas. Muchas especies nacen, muchas 
mueren; pero, después, nuevas especies han poblado el planeta.

En la actualidad, somos testigos de una sexta extinción masiva. 
Son muchas las especies que desaparecen, algunas de las cuales sin 
ni siquiera haber sido descritas. La diferencia esta vez no es solo la 
velocidad con que se produce el fenómeno. En esta oportunidad, 
no se trata de un fenómeno natural. Se trata de la acción de una 
única especie, pero más precisamente la consecuencia de un modelo 
de civilización que solo tiene 500 años. Una verdadera catástrofe 
cuyas causas conocemos, pero cuya solución no parece encontrar 
un camino. La muerte —que para los yekuana no existe— parece 
asomarse peligrosamente.

La reciente Conferencia de las Partes de la Convención Marco 
de Naciones Unidas sobre Cambio Climático dejó un sabor amargo 
en gran parte del mundo y, en especial, en los sectores más afectados 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (26 de noviembre 2021), en Ciudad Caracas.

41



Date con la ciencia 

202

por la grave crisis climática, ambiental y civilizatoria. La evidencia 
científica, acorde a los patrones hegemónicos de la ciencia moderna, 
muestra, como lo vienen advirtiendo los pueblos originarios, que 
vamos hacia un desfiladero. Un suicidio colectivo. La evidencia 
indica no solo lo que ocurre y puede ocurrir, sino que pone a la 
luz las causas del desastre. Los poderes dominantes económicos y 
corporativos parecen ciegos a esta realidad e imponen su agenda que 
únicamente busca acumular más capital en el menor plazo posible.

Este escenario sombrío, sin embargo, tiene sus grietas por donde 
se asoma algo de luz. Luz que viene de los pueblos organizados, de 
los pueblos en lucha, de campesinos y campesinas, de trabajadores 
y trabajadoras, de investigadores e investigadoras. Un ejemplo de 
iniciativas de resistencia lo traemos a colación hoy. Se trata del plan 
para salvar la humanidad que se encuentra recorriendo el mundo, 
como elemento para la unión, el debate, el estudio y la lucha.

El plan para salvar el planeta nace como iniciativa de la Alba-TCP, 
organismo que convocó a dos organizaciones —el Instituto Simón 
Bolívar para la Paz y la Solidaridad entre los Pueblos, y el Instituto 
Tricontinental de Investigación Social—. Ambas instituciones 
en donde se conjugan la investigación y la militancia en la 
búsqueda de un mundo-otro. Estos institutos convocaron a su 
vez a otros y trabajaron durante un año en la elaboración del 
plan. ¿En qué consiste?

En 1974, la Asamblea General de Naciones Unidas adoptó 
la resolución Nuevo Orden Económico Internacional (NOEI), 
elaborada por el Movimientos de los No Alineados, el G77 y la 
Conferencia de las Naciones Unidas sobre Comercio y Desarrollo. 
Entre 1987 y 1990, el político, pensador y patriota africano Julius 
Nyerere lideró un intento por resucitar el NOEI, que había caído en 
el olvido, mediante un nuevo documento llamado El Reto del Sur. Un 
plan para salvar el planeta se inspira en los principios de ambos 
textos como un borrador para ser debatido, enriquecido y propuesto 
eventualmente a Naciones Unidas desde los pueblos organizados 
del mundo. Este documento caracteriza la crisis multifactorial que 
vivimos, las causas estructurales de la crisis y produce una serie 



203

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

de recomendaciones (casi exigencias) para que los organismos 
multilaterales y los Gobiernos razonables del mundo tomen partido.

El documento, que pueden obtenerlo en la web, está siendo 
divulgado por la Asamblea Internacional de los Pueblos, una 
plataforma de más de 200 organizaciones populares, movimientos 
sociales y centros de pensamiento del mundo entero, y en el cual 
hace parte nuestro venezolano Instituto Simón Bolívar para la Paz 
y la Solidaridad entre los Pueblos.

Un plan para salvar el planeta, que es un ejemplo de conocimientos 
y luchas puestas en conjunto hacia un mismo objetivo. Es verdad 
que el ferrocarril, como decía Walter Benjamin, va hacia el abismo 
a toda velocidad, pero es también verdad que podemos bajarnos 
de ese ferrocarril y que, hoy día, muchas iniciativas populares, 
militantes, políticas y académicas sientan bases para abandonar ese 
ferrocarril de muerte y emprender un camino de reafirmación de 
la vida. Un camino en el que, como piensa el pueblo yekuana, la 
muerte no exista.





205

Investigar para legislar… y viceversa*

… el primer principio de la ética podría enunciarse así:
«Debemos en nuestras acciones e instituciones 

afirmar, producir y acrecentar
nuestra vida singular y comunitaria,

en último término de toda la humanidad.
No cumplir este principio

produce la muerte singular y comunitaria de 
los seres humanos».

Enrique Dussel, en Hacia una nueva cartilla ético-política

Recientemente han circulado noticias que tratan de inundaciones 
poco comunes en lugares donde este tipo de fenómeno es (o era) 
inusual. En efecto, es cada vez más habitual escuchar sobre eventos 
climáticos más intensos, más frecuentes, y en lugares donde otrora 
eran poco conocidos. Es la crisis climática. Fenómeno que, hasta no 
hace mucho, era aún ignorado o incluso tachado de «natural» por 
los defensores del modelo civilizatorio imperante.

Hoy, la crisis climática es un hecho que no puede negarse ni 
ignorarse. Nos hemos referido muchas veces a este tema en esta 
columna, y no nos cansaremos de hacerlo. Ignorar que hay una 
crisis no hará que esta desaparezca y menos aún en una crisis de 
carácter multidimensional. En efecto, lo que estamos presenciando, 
a escalas reducidas de tiempo, es la desaparición de miles de especies, 
la alteración de los ciclos naturales de fósforo y nitrógeno del 
planeta, la pérdida de suelos agrícolas, el aumento del nivel del mar, 
la acidificación de los océanos y, por supuesto, el calentamiento de 
la atmósfera, que se traduce en crisis climática.

Pero no es solo una afectación de la naturaleza que observamos 
como quien mira toros desde la barrera. Los cambios producen 
la aparición de enfermedades transmitidas por vectores que han 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (25 de febrero 2022), en Ciudad Caracas.

42



Date con la ciencia 

206

modificado su distribución geográfica producto del aumento 
de la temperatura. Piensen, por ejemplo, en los mosquitos que 
transmiten paludismo o dengue y que, al conseguir nuevas áreas 
más calientes, logran poblar dichas áreas acompañados de los 
parásitos que transmiten.

Miles de personas han tenido que abandonar sus lugares de 
origen, sus hogares, debido a la pérdida de los suelos y escasez de 
agua, y se han convertido en verdaderos migrantes climáticos y 
viéndose expuestos a la xenofobia, la discriminación y la trata de 
personas en los lugares adonde se dirigen. Es, como ven, un asunto 
muy complejo que no puede ser pasado por alto y que debe ser 
enfrentado de manera holística. 

La crisis climática es ya una realidad que debe gestionarse y, 
como tal, ser parte explícita de las políticas públicas, más allá de 
las declaraciones bien intencionadas (o no) que emanan de los 
organismos multilaterales. Al fin y al cabo, es posible demostrar 
que es siempre menos costoso (en términos financieros, así como 
en bienestar de la población), gestionar el cambio que ignorarlo. Es 
menos costoso invertir en acciones efectivas que permitan mitigar 
la crisis, adaptarnos a esta y reparar los daños que se han producido 
y que seguirán produciéndose, que no hacer nada.

Un elemento importante para la gestión del cambio climático 
es la legislación. Venezuela tiene un cuerpo de leyes ambientales 
bastante extenso y, aunque el Plan de la Patria se refiere a este de 
manera explícita y contempla acciones concretas, solo es mencionado 
en la Ley de Riesgo, en un contexto muy específico restringido al 
objeto de dicha ley. Es por eso que la Comisión de Ecosocialismo 
de la Asamblea Nacional comenzó el proceso de elaboración de una 
ley que aborde el tema del cambio climático.

En la conducción del diputado Ricardo Molina, ha comenzado 
un proceso que busca proveer al país de un instrumento legal 
poderoso y orientador, que nos permita enfrentar la crisis climática 
desde una visión globalizante y multidimensional. La tarea es 
compleja y requiere de un enfoque multi- y transdisciplinario. 
Allí el papel de los investigadores y las investigadoras es muy 



207

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

importante, toda vez que deben considerarse las causas estructurales 
del problema, conocer las proyecciones y el rumbo actual de la 
crisis, así como las consecuencias de cualquier acción que se tome. 

La crisis climática, producto de un modelo civilizatorio 
de muerte, ha intensificado las inequidades sociales existentes. 
Inequidades propias de un modelo en esencia colonial, clasista, 
patriarcal y racista. Ese sistema de muerte, que no puede ignorar 
más la crisis, propone soluciones basadas en tecnologías que, de 
manera eufemística, llaman verdes. Tecnologías que mantienen la 
inequidad y que no van a detener el colapso. Nosotros, por otra 
parte, proponemos un cambio de sistema hacia un modelo de vida. 
La afirmación de la vida es el primer principio de la ética política, 
nos dice el filósofo Enrique Dussel. Es hacia allá que se quiere 
apuntar, una ley sobre la crisis climática, que, con el aporte de todos 
y todas, puede ser posible. 





209

Sabemos qué pasa… ¿qué haremos?*  

Llegaron las langostas oscureciendo los cielos,
en oleajes rojizos bajo el sol,

y el sol quedó ante nuestra vista como un mamey,
como un mamey devorado por las langostas.

Cambió el color del mundo
y vi perros anaranjados mirando fijamente la tarde.

Las langostas cayeron una a una
y tú dispersaste tus llamas por la noche.

Vicente Gerbasi, en Tirano de sombra y fuego

El pasado 28 de febrero se hizo pública la segunda parte del 
Sexto Informe de Evaluación (IE6) del Panel Intergubernamental 
de Expertos en Cambio Climático (IPCC) que trata sobre impactos, 
vulnerabilidad y adaptación frente a la crisis climática. La primera 
parte trató sobre las bases físicas del cambio climático, mientras que 
la tercera parte, que debe completarse en los próximos meses, tratará 
sobre mitigación y reducciones de gases de efecto invernadero. Es 
un documento que se divulga, aproximadamente, cada 7 años y 
es base para evaluar el estado del planeta y para guiar decisiones 
políticas cada vez más urgentes.

El primer informe, publicado en 1990, alertaba sobre los retos 
que presentaba la humanidad ante lo que se veía como una crisis 
climática a escala planetaria. Desde entonces, la información 
disponible, así como las técnicas de análisis, han ido mejorando 
sustancialmente y lo que han hecho es corroborar, cada vez con 
mayor grado de certeza, la gravedad de la crisis y la responsabilidad 
de la actividad humana y del modelo de desarrollo en dicha crisis.

La primera parte de este sexto informe ya afirma, de manera 
inequívoca, la influencia humana en los cambios observados, que la 
magnitud y velocidad a la que se producen los cambios no tienen 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (11 de marzo 2022), en Ciudad Caracas.

43



Date con la ciencia 

210

precedentes en los últimos siglos, que el calentamiento continuará 
su curso y que muchos de los cambios son ya irreversibles, entre 
otros resultados impactantes.

Esta segunda parte del IE6 nos trae resultados poco alentadores. 
En el texto, se expone con alto grado de certidumbre que muchos 
de los impactos del cambio climático son irreversibles y un 40 % de 
la población mundial es vulnerable a los cambios. La crisis impacta, 
además, de manera desproporcional a mujeres e infantes, tercera 
edad, a los más pobres y, en particular, al Sur global. 

Un hecho resaltante de este informe es que reafirma el carácter 
interdependiente de los factores físicos, ecológicos y sociales y por 
tanto la importancia de tratar el tema desde un enfoque multi 
e interdisciplinario. Asimismo, reconoce (que no es lo mismo 
que recomendar) que se deben integrar los diferentes sistemas 
de conocimiento valorando de esta manera los conocimientos 
indígenas y ancestrales para atacar el problema de manera efectiva. 

El informe insiste en la importancia de mantener el calentamiento 
global por debajo de 1.5 °C y es importante recordar que dicha 
meta fue la propuesta por la Cumbre de los Pueblos organizada por 
el expresidente Evo Morales, en la ciudad de Cochabamba, Bolivia, 
en 2010, luego del fracaso de la Cumbre de Cambio Climático de 
Copenhague. Dicha meta fue defendida por los países de la Alianza 
Bolivariana para los Pueblos de Nuestra América (Alba), de manera 
férrea, y se logró incorporarla en el Acuerdo de París, en 2015. Un 
logro diplomático de nuestros negociadores.

Un dato que no debe pasar por alto es que, en este significativo 
documento, participaron investigadores e investigadoras venezolanas. 
Coordinados por la científica Noemí Chacón, trabajaron, durante 
tres años, Ana Felicien, Jhonattan Bueno y Pedro Borges. También 
acompañaron en algunas etapas del proceso Mariela López, 
Adriana Silva y Meimalín Moreno. Todos y todas del Laboratorio 
de Ecosistemas y Cambio Global del Instituto Venezolano de 
Investigaciones Científicas. Uno de los editores es el también 
venezolano Carlos Méndez, quien es uno de los vicepresidentes 
del Panel Intergubernamental de Expertos en Cambio Climático.



211

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

Este grupo de compatriotas trabajó específicamente en los 
capítulos 7 (bosques tropicales) y 12 (Centro- y Suramérica) y 
contribuyeron con secciones comunes a todos los capítulos. Se 
trataron aspectos de la adaptación comunitaria y la integración 
de los sistemas de conocimientos indígenas, locales y científicos 
para aumentar de la capacidad de adaptación; la caracterización 
socioeconómica y biofísica de la región; la evaluación y generación 
de mapas de vulnerabilidad regional; y la evaluación de niveles de 
deforestación, reforestación y resiliencia de los bosques tropicales; 
además de proponer una nueva metodología para la evaluación de 
la vulnerabilidad frente a la crisis climática.

Son venezolanas y venezolanos que  —en medio de una pandemia 
y atravesados por una crisis que incluye los efectos de medidas 
coercitivas unilaterales contra nuestra patria— ponen su talento, 
su compromiso y su corazón para ayudar a construir un mundo 
mejor. Un mundo diferente es necesario y creemos que es posible. 
La información está, solo debemos presionar para promover los 
cambios necesarios.





213

Fin o continuación de una era*

El número de páginas de este libro es exactamente infinito.
Ninguna es la primera; ninguna la última.

No sé por qué están numeradas de ese modo arbitrario.
Acaso para dar a entender que los términos de una serie infinita

admiten cualquier número.

Jorge Luis Borges, en El libro de arena

La era de la estupidez es el título de un documental británico 
que, en clave de ficción, nos muestra un mundo devastado por 
la crisis climática en el año 2055. Las causas de la devastación, en 
palabras del narrador, eran conocidas. Las consecuencias se habían 
proyectado. Se contaba con la información necesaria. Sin embargo, 
no se hizo nada para detener la catástrofe. ¿Cómo llamar, entonces, 
a este período? La era de la estupidez, nos responde su narrador. 

La evidencia científica disponible indica que, efectivamente, 
la Tierra experimenta cambios radicales que han alterado ciclos 
naturales que afectan hoy las actividades humanas y la capacidad 
misma del planeta para sostener la vida, tal como la conocemos. 
Entre otros cambios importantes, podemos mencionar  la 
acidificación de los mares, la alteración de los ciclos de nitrógeno 
y fósforo, la pérdida global de diversidad biológica, el agotamiento 
de las fuentes de agua dulce y el calentamiento de la atmósfera con 
sus consecuentes cambios climáticos, a nivel planetario. Algunos 
de estos cambios están incluso alcanzando niveles que podríamos 
llamar de no retorno, con consecuencias impredecibles para la vida 
en la Tierra.

Ya es claro que la causa de este desequilibrio planetario es un 
modelo de sociedad que requiere la extracción y quema continua 
de hidrocarburos, el consumo desenfrenado de agua y minerales, y 
la explotación de los suelos. Algunos, cada vez menos, argumentan 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (28 de enero 2022), en Ciudad Caracas.

44



Date con la ciencia 

214

que el humano siempre afectó al planeta. En efecto, el ser humano 
ha modificado su entorno, incluso desde tiempos preindustriales 
producto del uso del fuego, la agricultura y por la extinción de la 
megafauna a finales del Pleistoceno e inicios del Holoceno, hace 
aproximadamente 12 000-10 000 años. 

A pesar de ello, cualquier variación evidenciada durante el 
Holoceno, se ubica dentro del rango de variación natural, a lo 
largo de todo el período, y difícilmente podría sugerirse que los 
cambios producidos de origen antrópico tuvieron impacto global. 
Los cambios producidos por la actividad humana tienen un punto 
de inflexión en los últimos 300 años. Es posible pensar en dos 
etapas que definen estos cambios de magnitudes planetarias. Una 
primera etapa, que se expande desde alrededor del año 1800 
hasta el final de la Segunda Guerra Mundial; y una segunda 
etapa, llamada la Gran Aceleración, después de 1945. 

La primera etapa se caracteriza por la expansión del uso de 
combustibles fósiles, primero carbón, luego petróleo, y gas (habría 
que agregar aquí el proceso de colonización europea, generalmente 
invisibilizado por la literatura anglosajona, que causó dramáticos 
cambios ambientales, sociales y económicos). En dicho período, 
las concentraciones de CO2 atmosférico se elevaron desde 
aproximadamente 270-280 ppm (valores preindustriales) a 310 ppm 
en 1950, y alcanzaron el límite superior registrado a todo lo largo 
del Holoceno. La segunda etapa marca el más dramático cambio 
en las relaciones entre el ser humano y la naturaleza toda. Durante 
este período, la población se duplicó; el consumo de petróleo se 
multiplicó 3.5 veces; el número de vehículos automotores pasó de 
40 millones, en 1945, a 700 millones, en 1996; y las concentraciones 
de CO2 atmosférico aumentaron hasta alcanzar 413 ppm, en 2020 
(y sigue aumentando).   

Los cambios son tan notables que se habla y se discute la 
posibilidad de estar en presencia de una nueva era, en términos 
geológicos: el Antropoceno. El término fue acuñado por Paul 
Crutzen, en 2002, tomando en cuenta que los indicadores actuales 
revelan cambios significativos con respecto a los valores promedios 



215

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

estimados para el Holoceno. Dicho término ha sido, sin embargo, 
cuestionado recientemente por Jason Moore quien propone en su 
lugar Capitaloceno («una palabra fea para un sistema feo»), un 
término que especificaría con mayor fidelidad el origen y la causa 
estructural de los cambios. Recientemente, la investigadora argentina 
Flavia Costa ha introducido el término Tecnoceno, que enfatiza la 
aceleración del desarrollo tecnológico como causa de los cambios, y 
advierte sobre las consecuencias para la sociedad (y para el planeta) 
de una escala no humana del big data y de la configuración de una 
superinteligencia artificial que supere al humano; algo de lo cual 
nos referimos en el Date con la ciencia de la semana pasada.

¿Estamos en la era de la estupidez? Queremos pensar que no. 
Que sí hay salidas. Queremos pensar que un mundo diferente es 
posible. Hoy, los pueblos gritan y claman por ese mundo-otro. 
Desde la organización, desde lo colectivo, desde la solidaridad y el 
amor. Sí podemos hacerlo. Sí podemos escribir nuevas páginas para 
ese otro mundo posible.





217

La casa se está quemando*

Ecólogos venezolanos insisten en ‘desnudar’ la ciencia 
para pensar lo vital

Si lo grave es lo que da que pensar,
‘lo gravísimo’ da mucho más que pensar, al pensar;

o sea, que cuanto más grave sea lo pensado,
tanto más profundo y radical se convierte el pensar.

Solo cuando con la razón estamos al interior
de una situación gravísima como esta,
podemos entonces decir que asistimos

a lo que sea en rigor el pensar.

Juan José Bautista, en Qué significa pensar ‘desde’ América Latina

Un informe publicado por la Organización de Naciones Unidas 
(ONU), a principios de este año, alertaba que el planeta se enfrenta 
a una crisis ambiental global, que supone un brutal peligro para la 
humanidad y la Tierra. Entre los síntomas, se asomaban el cambio 
climático, la contaminación, la pérdida de la biodiversidad y la 
amenaza inminente de destrucción de la vida toda en el planeta. 
Pese a lo espeluznante de la declaración de este podio multilateral, 
el esfuerzo informativo con respecto a la pandemia de covid-19 
supera, en creces, la información que se ha comunicado sobre la 
crisis global y sus causas ulteriores. Es claro que hay una disposición 
política de dónde se coloca la mirada, cuya dinámica nos convoca y 
obliga a pensar… a pensar distinto.

«Pensar lo que “da que pensar”», diría el filósofo boliviano Juan 
José Bautista: problematizar lo que es grave y aprender a distinguir 
lo grave de lo gravísimo. Comprender que las gravedades históricas 
(no las coyunturales) son las gravísimas: que lo que está hoy en 
juego es el agotamiento de los recursos producto de un modelo 
civilizatorio dominador y racista, que destruye a la naturaleza y a 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (9 de julio 2021), en Ciudad Caracas.

45



Date con la ciencia 

218

la humanidad misma. Salir de ese desastroso modelo de relación, 
de esa cultura, implica necesariamente pensar y enunciar de una 
manera distinta, pensar para qué y para quién. Pero… ¿cómo pensar 
distinto, si las herramientas desde las cuales elaboramos nuestras 
ideas parten del razonamiento mismo del modelo que oprime?

Para los investigadores venezolanos Daniel Lew y Francisco 
Herrera, dada la magnitud de la crisis ambiental planetaria y sus 
respectivas implicaciones comunitarias, es desesperadamente 
necesario un debate acerca de qué significa para la humanidad 
enfrentar esta crisis global y su causalidad. En tanto es una crisis, 
supera el criterio científico-técnico hegemónico y demanda salirnos 
del pensamiento que asumimos ‘por defecto’ de la lógica irracional 
de la modernidad capitalista en la que hemos aprendido a razonar y 
que no solo encubre la crisis, sino que es parte de la crisis.

Estos ecólogos han abierto un nuevo espacio de reflexión, en 
Caracas, sobre qué significa pensar la ciencia ‘desde’ América Latina, 
a partir de la lectura, del estudio y el debate de Juan José Bautista y 
su propuesta de volver a la raíz, de recuperar nuestro pasado negado 
para comprender realidades cuyo entendimiento profundo no es 
posible desde la lógica moderna y para construir otros horizontes 
civilizatorios que tengan, como criterio, la vida.

En el debate, resuenan preguntas como estas: ¿Por qué hemos 
llegado a dónde hemos llegado? ¿Por qué la ‘ceguera’ que expresa 
la ciencia dominante para prever las consecuencias negativas del 
actuar sobre la realidad modificándola a favor del aumento del 
capital, y no de la vida?, ¿es ceguera o esta ciencia contribuye a 
reproducir y fortalecer el sistema? ¿Cómo podemos hacer ciencia 
para salir del capitalismo, si la ciencia que se nos ha impuesto es el 
patrón de conocimiento de la modernidad capitalista? ¿Si la ciencia 
está mediada por la economía capitalista, el socialismo debe ser 
científico? ¿Qué pasa con esas realidades cognoscibles que quedan 
fuera del foco de la lógica de la ciencia hegemónica?

Lew y Herrera insisten en que la ciencia, como patrón de 
conocimiento de la modernidad capitalista, y su forma de abordar 
la realidad, es incapaz de hallar respuestas para salir de la crisis 



219

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

ambiental planetaria —que solo es el llegadero de una crisis cultural, 
social—. Es imposible no advertir las trampas discursivas, los dobles 
discursos y la perversa praxis de una forma de conocimiento que 
justifica racionalmente el prejuicio de superioridad que tiene la 
cultura del eurocentrismo y recientemente norteamericanocentrismo.

Mientras en los medios de comunicación y en los organismos 
multilaterales se enaltece la visión de ciencia moderno/colonial, la 
daga del capital que guía a este patrón de conocimiento se clava en 
el cuello de los pueblos. La invisibilización de la complejidad de lo 
que estamos viviendo es un hecho tan fuera de proporciones, que 
pareciera una broma de mal gusto que esa ciencia no los vea. ¡Pero 
no! El capitalismo, y la ciencia que lo alimenta, estrecha las formas 
de existencia.

Por eso es tan importante sembrar la duda razonable sobre la 
necesidad de modificar la forma como estamos pensando el abordaje 
de la concepción del conocimiento. ¿Para qué sirve el conocimiento? 
¿Para qué se descubre?, ¿para qué se crea saber? ¿Hay otra ciencia 
posible? ¿Hay una ciencia que no sea moderna/colonial?

El sistema-mundo dominante, como dice la sabiduría popular, 
«no juega carrito»: nos ha hecho creer que la ciencia es, por 
antonomasia, el conocimiento; que los otros son saberes «arcaicos», 
«anecdóticos», «atrasados», y nos ha hecho negar lo que somos y 
despreciar culturas que pueden significarnos un importante modo 
para salvar el mundo.

No hay duda de que, en palabras de Francisco Herrera: 
¡La casa se está quemando! El alcance de lo que podamos 
hacer dependerá de cuántos y cuántas tengan conciencia de 
que la casa se está quemando. Aquí no valen ni un ‘pero’. 
Lo que nos estamos jugando es la vida, en este mismo 
siglo. La inercia de no hacer o hacer muy poco es una 
irresponsabilidad imperdonable. ¡Los que podemos hacer 
algo tenemos el imperativo de hacerlo!

Repensarnos, descolonizar; honrar las luchas del pasado; recuperar 
nuestras genealogías de pensamiento; pensar y sentir desde el que 
sufre, desde nuestros sueños. Tareas impostergables, ¡no importa que 



Date con la ciencia 

220

vayamos grano a grano! Una lucha a la que nos sumamos desde 
Date con la ciencia, columna que cumple un año de letras y versos, 
de nuevas preguntas y relatos, de historia y, sobre todo, de darnos 
contrapunteos con la ciencia. Una columna que, hoy, dedicamos a 
la memoria de un pensador descolonial que nos dejó grandes claves 
para construir un mundo-otro: Juan José Bautista.



221

Descolonización y paz





223

Reparar el daño es cuestión 
de convivencia*  

Nosotros no podemos reembolsar la deuda porque no tenemos nada que pagar.
No podemos reembolsar la deuda porque no somos responsables de ella.

No podemos pagar la deuda porque, al contrario,
nos deben la mayor riqueza que nunca podrán pagar,

esto es, la deuda de sangre.
Es nuestra sangre que ha sido derramada.

Thomas Sankara, presidente de Burkina Faso, 1987

Cuando una persona hiere a otra, el sentido común indica que 
esa persona debe disculparse y preferiblemente resarcir el daño 
que pudo haber hecho. Disculparse, compensar el daño y asegurar 
que no lo volverá a hacer. Parecen normas básicas de convivencia. 
Convivencia entre personas, pero también entre sectores de una 
sociedad y entre naciones enteras. La historia nos muestra que 
la convivencia no es lo común. Colonialismo y explotación han 
estado presentes, pero los causantes de los crímenes rara vez lo 
reconocen. La colonización de nuestro continente, a partir de 1492, 
es un ejemplo.

Los europeos invadieron, se apropiaron de tierras que no les 
pertenecían, asesinaron a millones de sus habitantes y sometieron 
a servidumbre al resto. Casi inmediatamente comenzó el secuestro 
de africanas y africanos, que fueron forzados a realizar trabajo 
esclavizado, una práctica que permitió obtener inmensas ganancias 
las cuales llevaron a la acumulación originaria, de la que habló 
Marx, y al desarrollo posterior del capitalismo.

Europa se convirtió en potencia dominante y el nivel de vida que 
tiene hoy es producto de las riquezas extraídas de manera violenta 
de estas tierras, de África y, posteriormente, del resto del mundo. 
Una verdadera rapiña a la que se unió luego EE. UU. Tienen, como 
decía el revolucionario Sankara, una deuda de sangre. 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (12 de mayo 2022), en Últimas Noticias.

46



Date con la ciencia 

224

Pagar esa deuda es lo que se llama reparaciones y es un concepto 
al cual no son ajenos, aunque de manera cínica, los países 
colonizadores. Durante el siglo XIX, por ejemplo, Inglaterra 
provocó dos guerras en China conocidas como las guerras del opio. 
Básicamente, Inglaterra intentaba inundar de drogas a China para 
debilitar a su pueblo y, de paso, obtener beneficios económicos. 
Aun así, luego de las guerras, Inglaterra, el país agresor, ¡¡obligó a 
China a pagar «reparaciones», por el equivalente a 736 millones de 
dólares de hoy, para cubrir los costos de la guerra!!

Otro caso, similar por lo indignante, es el pago que Francia 
obligó a realizar a Haití para compensar los daños que le causaba 
a Francia perder su colonia. Haití estuvo pagando una deuda, a 
todas luces ilegal, desde 1825 hasta 1947. En 2003, el entonces 
presidente Jean-Bertrand Aristide exigió a Francia devolver a 
Haití 21 700 millones de dólares. Al año siguiente, fue depuesto 
por un golpe militar aupado por Francia y EE. UU.

Las reparaciones se conciben ahora como una cuestión de justicia 
y las exigencias por reparaciones de los pueblos que una vez fueron 
colonizados y esclavizados han venido generalizándose y entrando 
en las agendas políticas. Es un tema que requiere investigación y 
estudio. Estudio de las causas, características y consecuencias del 
crimen. Sobre la esclavitud en Venezuela, por ejemplo, existen 
interesantes materiales entre los que figuran los libros de Federico 
Brito Figueroa (El problema de la tierra y esclavos en la historia de Venezuela), 
Miguel Acosta Saignes (Los descendientes de africanos y la formación de la 
nacionalidad en Venezuela) y Jesús «Chucho» García (Afrodescendientes 
en América Latina y el Caribe). Entender lo que sucedió a millones de 
africanos y africanas y sus descendientes ayuda a organizar acciones 
para exigir y lograr reparaciones.

Venezuela es uno de los primeros países en reconocer las 
reparaciones como tema de política pública. Es en este marco que 
el Instituto Simón Bolívar para la Paz y la Solidaridad entre los 
Pueblos y el Centro de Estudio de Transformaciones Sociales del 
Instituto Venezolano de Investigaciones Científicas (IVIC) vienen 
realizando el Segundo Seminario Internacional sobre Reparaciones 



225

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

de la Esclavitud y la Colonización. Se trata de un programa de 
formación que busca no solo reforzar conocimientos en torno a 
esta temática, sino promover y fortalecer redes y mecanismos para 
impulsar las reparaciones tanto internas como hacia el exterior. 
Desde Date con la ciencia, los invitamos y las invitamos a que vean 
las clases que son transmitidas, de manera gratuita, por el canal del 
Instituto Simón Bolívar (ISB_VE) en Youtube. 

Con las reparaciones, no se trata de conseguir beneficios por 
algo que sucedió en el pasado y quedó allí. Eso que sucedió tuvo 
consecuencias que están aún presentes. Hablar de reparaciones es 
hablar de justicia. Justicia que merecen millones de personas y los 
descendientes y las descendientes de esas personas. Justicia necesaria 
para lograr una verdadera convivencia y un mundo de paz.





227

Las entrañas del monstruo*

Un día, rescataremos nuestras vidas de este estar guindando precariamente 
en la periferia y tomaremos el centro de la acción histórica. 

Exploraremos cada una de las avenidas que corren a través de nuestras 
vidas y crearemos caminos vivos sin calles ciegas, 

las extenderemos hasta los límites del destino de los hombres. 
Le pondremos un airado punto final a la negación de nuestros 

derechos humanos. 

Micere Githae Mugo, en Fundada está mi casa 

El 14 de mayo de este año, 11 personas negras y dos blancas 
fueron asesinadas por un estadounidense que, armado con un 
rifle de alta potencia y un chaleco antibalas, condujo unos 320 
kilómetros, desde New York hasta Búfalo (lugar donde perpetró 
el grave crimen). El tirador transmitió, en vivo, el ataque por la 
plataforma Twitch y, según reseñaron algunos medios, emitió un 
manifiesto cuya primera página tenía el símbolo neonazi conocido 
como sol negro. La opinión publicada calificó este hecho como 
«un crimen de odio por motivos raciales», «un acto abominable 
aislado», «una expresión de terrorismo doméstico», «un episodio de 
repugnante ideología supremacista blanca que cree que los EE. UU. 
debe ser un país “solo para blancos”». 

Pese al rechazo generalizado expresado en los medios de 
comunicación, este suceso que ha conmovido al mundo no es un 
caso fortuito: el racismo es una forma de violencia institucionalizada. 
Un reciente estudio de la Universidad de Chicago reveló que 
muchos estadounidenses blancos, especialmente hombres, creen 
que están siendo «reemplazados» por mujeres, afroamericanos, 
judíos y la diversidad de inmigrantes que se han establecido en 
EE. UU. Este imaginario fóbico del gran reemplazo alimenta ataques 
violentos contra poblaciones no blancas. Esta ira anti-no-blanco no 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (19 de mayo 2022), en Últimas Noticias.

47



Date con la ciencia 

228

es nueva; de hecho, se expresó como «invasión» (de latinos, pero 
especialmente de mexicanos), en la campaña presidencial de Trump, 
en el año 2016: «Están trayendo drogas. Están trayendo el crimen. 
¡Son violadores! Y algunos, supongo, son buenas personas». 

Lamentablemente, el discurso mediático es esquizoide: este 
dispositivo hace muy visible el problema, pero distrae de las 
causas estructurales del racismo. Hay un modo civilizatorio y 
una racionalidad hegemónica (la modernidad) que contribuye al 
exterminio sistemático de cualquier agente que sea considerado 
inferior. La exclusión institucional, legitimada por este modo de 
percibir el mundo, termina permitiendo operaciones de violencia. 
Así la violencia se convierte en un mecanismo de gestión de una 
idea de poder y superioridad estructural.  

Pero ¿qué es el racismo? El racismo es una estructura de poder 
institucional constituida sobre la línea de lo humano, que abarca todas 
las formas y las esferas de existencia. Más o menos, se expresa así: 

Superioridad (supremos, civilizados: hombre blanco europeo, racional)

Inferioridad (bárbaros, primitivos, irracionales: esto incluye mujeres, aborígenes, 

negros, naturaleza)

El racismo viene de la expansión colonial de Europa. Desde 
entonces, Occidente es la vara con la que se mide el ser o el no-ser. 



229

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

Las formas de existencia de las zonas del SER son «superiores». 
Mientras más lejos estés de la manera de pensar/actuar de la cultura 
dominante, más «animalesco» eres. El investigador puertorriqueño 
Ramón Grosfóguel señala que el racismo establece una división 
de superioridad e inferioridad: por debajo de la línea, están el 
«subhumano» y el «no humano». Incluso advierte que el poder 
racial divide a los grupos que «están» por debajo de la línea: «Al 
“subhumano”, le hacen creer que es superior al “no humano” 
—dice Grosfóguel—: El “subhumano” se piensa más cerca de los 
“superiores”; o sea, “los humanos” (aunque sea una falsa diferencia)». 
¿Para qué? Para que no puedan ponerse de acuerdo, ni verse como 
iguales, y no puedan actuar políticamente juntos.

Grosfóguel explica que el racismo no es de color únicamente: hay 
racismo de identidades: étnica, religiosa, cultural. Hay una variedad 
de marcadores para discriminar a un grupo, y afectar su vida. 
Incluso se habla de racismo epistémico, esto es, la discriminación 
de formas de pensar, de saberes y tradiciones de conocimientos; de 
formas de actuar, comer, rezar; de formas lingüísticas, de estética; 
de otras formas de vida; tal como lo que ocurrió en América con la 
llegada de los colonizadores. 

El racismo no es un estereotipo o una creencia individual, 
requiere de unas instituciones sociales que llevan a la práctica la 
discriminación y la afectación de poblaciones que son inferiorizadas. 
De esta forma, se va construyendo una matriz irracional donde hay 
una mezcla de miedo, desprecio y descalificación; una combinación 
que está a un paso del odio. Esta emocionalidad negativa dirigida 
hacia los sectores inferiorizados hace que se les vea como amenaza. 
Un imaginario fóbico que, de por sí, alimenta hostilidad en el sentir 
y en el pensar. 

El psicólogo social venezolano Fernando Giuliani alerta que 
esta forma de vernos como sociedad y como seres humanos es 
una razón dominada por diferenciación jerarquizada (propia de la 
modernidad) basada en un supuesto falso, pero supuesto al fin. Esa 
idea de jerarquía se va institucionalizando, y se ha institucionalizado 
de diversas maneras. Una de ellas es la legitimación, como pasó 



Date con la ciencia 

230

durante el exterminio de la interminable conquista de América. Los 
conquistadores, para legitimar el genocidio de los indígenas, esgrimían 
el argumento de que estos no tenían alma. Eso le daba la potestad al 
blanco católico, el conquistador, a que considerara subhumano a los 
pueblos originarios de nuestro continente. Algo equivalente pasó 
con el proceso de esclavitud del pueblo afrodescendiente: tuvieron 
que construir argumentos para exculpar la crueldad de esta práctica: 
«Los “negros” son una raza inferior, son bárbaros, prácticamente 
seudohumanos». Esa narrativa le daba derecho a la ‘raza superior’ a 
controlarlos, disciplinarlos y, por supuesto, esclavizarlos, someterlos. 
Eso es lo que está en la base del racismo: la idea de jerarquía. 

Estados Unidos es una de las sociedades que ha legitimado y ha 
incubado profundamente el racismo. No solo consideran inferiores 
a los inmigrantes no-blancos, creen que hay que someterlos 
porque son peligrosos, violentos, dementes, bárbaros; es decir: 
incivilizados. La historia de violencia hacia los afrodescendientes, 
en ese país, es larga. En una sociedad como esa —que ha esclavizado, 
despreciado y descalificado a la negritud, y que ha tenido una ristra 
de linchamientos, de atentados, de conculcación de sus derechos—, 
cuando suceden masacres como la de Búfalo, hay que ir a la raíz. Se 
trata de una conexión que se materializa en la generación continua de 
prejuicios materializados en prácticas sociales, costumbres, habitus o 
disposiciones para obrar, leyes, ataques por las redes sociales, como 
lo expone El monstruo y sus entrañas, libro del investigador venezolano 
Vladimir Acosta. 

Ir a la raíz es comprender cómo el discurso racial de 
superioridad/inferioridad, instaurado por la modernidad europea, 
influye en todas las relaciones sociales y tiene consecuencias 
durísimas en la realidad. Ir a la raíz es reconocer que no es posible 
pensar una sociedad más justa sin pensar desde una racionalidad 
distinta a la moderna/colonial. Solo así, diría el canto latino, 
«puede ser que algún día nosotros veamos superada esa enfermedad 
del espíritu, que se llama “racismo”». 



231

Todos nos creímos el cuento*

El conocimiento es clave para el fortalecimiento 
de nuestra identidad como pueblo 

En esta tierra mulata
de africano y español

(Santa Bárbara de un lado,
del otro, Changó)

siempre falta algún abuelo
cuando no sobra algún don

y hay títulos de Castilla
con parientes en Bondó.

Nicolás Guillén, en La canción del bongó

Por siglos, nos creímos el cuento de que todos los venezolanos 
somos «iguales». Las narrativas moderno-coloniales reprodujeron 
en el imaginario colectivo una estampa de que el pueblo venezolano 
es «café con leche». Un discurso muy conveniente para aquellas 
personas que quieren que las cosas permanezcan como están. 

La razón colonial invisibiliza a los pobladores que tienen una 
historia, una trayectoria y una fuerza cultural distintas, como el caso 
de los pueblos y las comunidades afrovenezolanas, descendientes de 
cientos de miles de africanos y africanas secuestrados y traídos a 
estas tierras donde fueron sometidos a trabajo esclavizado. 

En el proceso deshumanizador, los colonizadores intentaron 
borrar toda huella del pasado, mediante la prohibición de idiomas 
y religiones y la relegación de conocimientos africanos a la categoría 
de «saberes inferiores». Esos conocimientos, sin embargo, quedaron, 
se fusionaron y, hoy, se expresan de variadas maneras y forman 
parte de nuestra cotidianidad y venezolanidad.

Reconocer la existencia y la vitalidad de esos aportes es un 
ejercicio necesario para la construcción de una patria pluricultural 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (25 de septiembre 2020), en Ciudad Caracas.

48



Date con la ciencia 

232

y multiétnica. Incorporar esa herencia, esas experiencias y 
esos conocimientos en el plan de país es lo que el educador 
afrovenezolano Argenis Delgado ha denominado «afropolítica». 
Desde hace 20 años, este pedagogo milita la causa afrodescendiente 
e investiga sobre métodos y nociones que incluyan esas raíces en 
los currículos educativos para resignificar y recontextualizar nuestra 
historia y el concepto de nosotros mismos.

Los trabajos de Argenis Delgado lo han llevado a extender 
esas ideas a todas las formas de hacer política, convencido de 
que así transitaremos, con pie firme, en la construcción de 
una nación pluricultural, multiétnica y socialista, tal como lo 
reseña un artículo disponible en la página del Centro de Saberes 
Africanos. Evidentemente, es reconocimiento y revitalización 
cultural lo que añade: reconocernos en el otro diferente y que el 
otro se reconozca en uno.

El sentido más genuino y profundo de ese (re)conocernos pasa 
por desarrollar, desde una ciencia-otra, estudios sobre poblaciones 
que han sido invisibilizadas o reducidas culturalmente durante 
años, y cuyos integrantes no han sido atendidos, sino como una 
parte homogénea de la población venezolana.

La ciencia venezolana tiene una deuda importante, en tal sentido: 
profundizar investigaciones sobre los grupos afrodescendientes, en 
distintos lugares de la geografía nacional. Es fundamental ampliar la 
visión sobre prácticas agrícolas, modos de subsistencia, religiosidad, 
formas de relación psicosocial, modos de conciencia corporal, 
enfermedades que afectan a unos grupos u otros. 

Estos procesos remiten, en cualquier caso, a la territorialidad y a las 
trayectorias de vida estructuralmente condicionadas como claves para 
construir políticas públicas culturalmente apropiadas y diferenciadas.

La hipertensión arterial en las poblaciones negras es un ejemplo 
de esta necesidad. Evidencia científica ha registrado, en el mundo, una 
tendencia mayor en individuos provenientes de alguna población 
afro a tener hipertensión arterial. Eso significa que debemos hacer 
indagaciones más profundas, desde epistemologías y metodologías 
descoloniales orientadas a analizar los  complejos mecanismos de 



233

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

producción y reproducción cultural que condicionan nuestra vida; 
las características genéticas, los hábitos alimenticios y el repertorio 
cultural de comidas; las relaciones de producción que, en este caso, 
han sido desiguales y de opresión; la posición en el espacio social 
de los sujetos sociales. ¿Para qué? Para crear una afropolítica que 
atienda el cuidado de la salud y disminuya los índices de mortalidad.

Justamente, en este contexto, la investigadora afrovenezolana 
Gladys Obelmejías nos comentaba, en nuestra edición en radio, 
cómo desde el Ministerio del Poder Popular para la Salud se viene 
trabajando en un plan de afrosalud que abarque no solo lo relativo 
a la atención a comunidades negras, sino también la investigación 
sobre conocimientos y  espiritualidades propios del pueblo afro y 
su incorporación respectiva en las políticas públicas de salud.  

La significatividad de este reconocimiento en la diferencia, en 
la multiculturalidad, en la pluriversidad constituye una función 
elemental para autoafirmarnos como venezolanos y venezolanas.





235

Hacer humana la humanidad*

Nosotros, hagamos la historia
y otros la escriban

en un mundo mejor
Busca, buscar la lucha adentro

por transformar el mundo
significa amor

Ayúdenla, ayúdenla
que sea humana

la humanidad.
Ayúdenla, ayúdenla

que sea humana,
 la humanidad. 

Alí Primera, en el Despertar de la historia

Hace una semana, más de 40 migrantes del África subsahariana 
fueron asesinados en la valla que separa el territorio marroquí del 
enclave español de Melilla… más de 40 humanos, con nombres, con 
historia, con familia, que huían de la guerra, de la pobreza, de la 
exclusión e intentaban una vida mejor en Europa. La respuesta de 
la policía marroquí, en coordinación con la policía española, fue 
brutal. Las imágenes de los cuerpos sin vida recordaban escenas 
terroríficas de los campos de concentración nazi. El jefe del 
Gobierno español, Pedro Sánchez, alabó la acción de las fuerzas del 
(des)orden afirmando que, ante el «asalto violento» de los migrantes, 
la situación había sido «bien resuelta».

No pueden menos que indignar tales declaraciones que 
muestran semejante grado de inhumanidad de parte de un jefe de 
Estado. Parte de la prensa se atreve a cuestionarlo tímidamente; 
pero, en general, se repite una narrativa que coloca las palabras o 
el hecho mismo como algo aislado y sin contexto. En el mejor de 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (30 de junio 2022), en Últimas Noticias.

49



Date con la ciencia 

236

los casos, se pide investigar y responsabilizar a los culpables. Si hay 
que investigar, si hay que identificar responsables, pero hay que ir 
más allá. Hay que empezar por reconocer que existe un racismo 
estructural y que ese racismo no se limita a actitudes individuales 
de un policía o un jefe de Estado.

La historia de África, desde el contacto con Europa a partir 
del siglo XVII, es una historia plagada de despojo, explotación, 
genocidio y epistemicidio, que comienza con el secuestro de 
millones de hombres y mujeres para ser vendidos en Abya Yala, 
como si fueran objetos o animales destinados al trabajo esclavizado. 
Esa historia no se queda allí. Europa no solo despobló a África 
durante los tiempos de la trata negrera, sino que desarticuló los 
canales tradicionales de comercio entre pueblos y naciones africanas, 
extrajo los recursos que permitieron desarrollar el capitalismo en 
Europa y generó una relación desigual entre ambos continentes que 
limitó las posibilidades de África de lograr su propio desarrollo.

Fue en 1885 cuando las naciones europeas se reunieron en la 
Conferencia de Berlín y acordaron la repartición del continente 
africano. Ya, en ese entonces, los europeos se habían apoderado de 
las redes de comercio, habían impuesto patrones de producción 
y consumo, y habían generado una relación de dependencia con 
Europa, como centro donde se tomaban las decisiones, y cada 
nación de África como periferias subordinadas. Después de la 
Conferencia de Berlín, todo el territorio del continente pasó a ser 
colonia de algún país europeo. Se trazaron fronteras artificiales y se 
separaron pueblos enteros, entre los cuales se crearon divisiones y 
enemistades que antes o no existían o se resolvían con base en sus 
propias formas de resolución de conflictos.

Esta historia se encuentra magistralmente documentada en el 
libro Cómo Europa subdesarrolló a África, del historiador y activista 
guyanés Walter Rodney. Es un trabajo de investigación que nos 
muestra la evolución de la relación entre Europa y África, y nos 
ayuda a comprender cómo llegamos hasta aquí. Rodney expone, en 
su libro, datos sobre los intercambios de materias primas, el control 
monopólico del comercio impuesto por las compañías europeas, 



237

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

en complicidad con los Gobiernos y monarquías europeas, el trato 
absolutamente desigual con los trabajadores y las trabajadoras 
africanos, comparado con el que se daba en Europa; todo esto 
amparado en una superioridad militar que fue lo que en primera 
instancia permitió la colonización del territorio africano.

Europa, como nos expone Walter Rodney, en su excelente 
libro, no dio chance a las naciones africanas a transitar su propio 
camino. No solo convirtió a África en una gran hacienda de donde 
se extraían recursos para mantener sus niveles de vida y desarrollo 
(desarrollo desde su propia visión moderna), sino que afianzó su 
visión racista y supremacista considerando al negro y a la negra 
como seres inferiores, solo útiles en tanto herramientas para 
mantener la producción. En ese sentido, es de destacar que toda la 
institucionalidad, leyes, formas de gobierno, sistemas de educación 
y salud, etcétera, estaban (y siguen estando) sustentados en esa visión 
racista. Es el racismo estructural del que hablamos al principio.

Europa tiene una deuda con la humanidad y es verdad que hay 
que presionar para que se investigue la masacre de Melilla, pero 
no será la última vez que algo así ocurra. Actos similares, incluso 
más atroces, continuarán perpetrándose, mientras no se cuestione 
la raíz del problema. Se requiere investigación, concienciación y 
cambio de las estructuras educativas para erradicar el racismo de 
mentes y corazones. 

En Venezuela, contamos con investigadores e investigadoras 
—como Jesús «Chucho» García, Meyby Ugueto-Ponce, Reinaldo 
Bolívar, Beatriz Aiffil, Diógenes Díaz, Lilia Ana Márquez y 
Argenis Delgado— que han producido conocimiento situado sobre 
estos temas y cuyos trabajos deben promoverse y ser base para el 
desarrollo de políticas públicas, cada vez más asertivas, dirigidas a 
combatir el racismo y erradicarlo totalmente de nuestra sociedad. 
¡Hacer humana a la humanidad debe ser nuestro norte y sur!





239

Saber vivir*

Saber significa, de manera inmediata, saber vivir; 
pero también, al contrario, no saber es apresurarse hacia la muerte. 

Katya Colmenares, en Pensar la ciencia de otro modo

Hay un libro del filósofo boliviano Rafael Bautista que se 
llama Del mito del desarrollo al horizonte del «vivir bien». ¿Por qué fracasa 
el socialismo en el largo siglo XX? Se ve en él una detenida reflexión 
sobre los modelos modernos/coloniales que perviven en nuestros 
horizontes y nos arrastran, irremediablemente, a sistemas de muerte. 
En este texto, Bautista propone que, para hacer un tránsito a un 
modo de vida comunal, debe haber un movimiento trascendental 
hacia un nuevo sistema de creencias (un tránsito que es también 
existencial e histórico). No se trata simplemente de cambiar un 
concepto por otro, sino de la transformación misma del concepto 
de vivir bien. Situarse existencialmente en ese horizonte es lo que 
hace posible descubrir la falacia de lo que pretende la modernidad y 
las consecuencias de su modelo de desarrollo infinito, a propósito del 
epígrafe de la filósofa mexicana Katya Colmenares que ponemos al 
inicio de esta edición de Date con la ciencia. 

Para Katya, el conocimiento halla su sentido más profundo 
en la necesidad de saber vivir y hacer explícito que el verdadero 
desafío es ir de un modo de vida moderno a un modo de vida 
que no sea moderno, y qué significa este transitar. El cambio no 
solo pasa por querer, sino que precisa prepararse para un oficio 
grande en ese porvenir comunitario: pensar distinto y entender 
que el desarrollo no garantiza la vida. ¡Pensar desde lo que somos 
es un derecho histórico! No por prepotencia cognitiva, sino 
porque nos toca pensar de cara a los problemas que nos acosan 
y acechan: pensar desde otra dimensión, pensar desde la raíz. 
De esta lucha trata la colección editorial Pensar como País, 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (14 de julio 2022), en Últimas Noticias.

50



Date con la ciencia 

240

publicada recientemente por el Ministerio del Poder Popular de 
Ciencia y Tecnología.

La colección Pensar como País es una contribución intelectual 
para el debate y la práctica, que surge de la sistematización del 
V Congreso Venezolano de Ciencia, Tecnología e Innovación, 
realizado a finales del año 2021. La redacción de dicha serie 
editorial no fue un proceso ordinario. No fue una redacción entre 
paredes, sino que obedeció a debates y aportes de diversos actores 
(campesinos y campesinas, indígenas, académicos y académicas, 
servidores públicos y servidoras públicas, estudiantes y, lo que es 
más notable, numerosos voceros y voceras de los movimientos 
populares que participan como protagonistas en el Sistema 
Nacional de Ciencia y Tecnología). Un congreso inédito, por el 
debate que implicó y las miradas que abre sobre temas como 
con-ciencia, naturaleza, razón de ser e historia; geopolítica, 
economía, soberanía y justicia ambiental; territorio, identidad y 
procesos de transformación comunitaria; soberanía alimentaria, 
salud y vida digna; interculturalidad, decolonialidad, educación y 
praxis. La antología y las sistematizaciones presentadas no son un 
cierre, tampoco constituyen afirmaciones definitivas, ni expresan 
un consenso colectivo sobre los desafíos de la ciencia; son el 
primer paso para refundar las premisas de un conocimiento-otro, 
comprometido con la dignidad humana, con la naturaleza, con 
el bien común y con la segunda independencia del pueblo que 
somos. Una reflexión sincera para continuar un debate edificante 
sobre elementos imprescindibles para sostener la vida, desde una 
perspectiva de resistencia y de solidaridad.

Escondido, en esta invitación, se halla el reto de discernir entre los 
conocimientos para la vida y los que resultan deletéreos a esta. Invitar 
a pensar, en un presente como el nuestro… es una botella arrojada 
al mar con la esperanza de que este ejercicio pueda ubicarse desde 
un lugar donde sea posible pensar de otro modo. Pensar como País 
nos alerta que una crítica al capitalismo supone también la crítica a 
la concepción unilineal del tiempo de la ciencia moderna/colonial. 
Ciertamente, es una aporía cuestionar el capitalismo sin problematizar 



241

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

éticamente la ciencia. La ciencia moderna es el patrón de conocimiento 
que justifica y hace posible no solo el capitalismo y el modelo liberal 
burgués, sino también sus valores. La hegemonía de este patrón nos ata 
a modelos insustentables que han llevado la vida en el planeta hasta 
un límite de dudoso retorno. Generar conocimientos, desde una ética 
de la vida, es una práctica a la que están llamados los pueblos. Pero 
¿cómo transformar desde aquello que le da forma y sentido a lo que 
queremos transformar? Resulta fundamental rescatar otras ontologías, 
otras epistemologías y otras prácticas políticas y culturales, que nos 
permitan desligarnos de los modelos que han provocado las crisis de 
hoy. Ello supone situarse en otra perspectiva.

Pensar como país es despojarnos del pensamiento moderno que 
tenemos por defecto; es decir: desmontar los marcos categoriales 
modernos, empezar a pensar desde otro espacio histórico, 
económico y cultural, y construir un criterio ético crítico. 

Pensar como País trata un debate apasionante que se expresa en 
cinco libros: 
1. Pensar la ciencia de otro modo: propuestas y desafíos de(s)coloniales para una 

Venezuela soberana.
2. Desafíos de la salud, la agroalimentación y el buen vivir en Venezuela.
3. Ciudades, territorialidades y naturaleza en disputa.
4. Hacia un debate nacional del desarrollo: necesidades comunitarias, economía 

y crisis ambiental global.
5. Contribuciones en pedagogías de(s)coloniales para la transformación cultural 

en Venezuela.
Los debates, los libros… las palabras, las realidades de pie 

siempre tienen algo que decirnos. En este caso, las claves de estos 
cinco libros son infinitas: «La justicia planetaria o se trata de la 
liberación de toda la vida de la tiranía del trabajo capitalista o no 
es nada», dice el historiador Jason W. Moore. Una sentencia que 
insiste en que la construcción de un modelo civilizatorio pasa por 
dejar atrás la idea de la modernidad y su irracional desarrollo que 
solo deja ruina tras ruina.

Cuando el planeta y Venezuela están en una encrucijada histórica, 
tener la posibilidad de generar ideas alternativas que señalen faros 



Date con la ciencia 

242

diversos en el horizonte es de una importancia fundamental. Esta 
creación editorial es una muestra de nuestra capacidad de producir 
nuevas categorías y nuevos conceptos para transformar y construir 
soberanía, dignidad y felicidad.

Tenemos la seguridad de que el conjunto de trabajos que aquí 
se reúnen será objeto de estudio y debate. Estudio y debate que 
enriquecerán el acervo teórico relativo al tema de pensar como 
país, pero sobre todo pensar distinto, para la acción concreta y la 
transformación en los territorios, en el marco de la lucha contra un 
modelo civilizatorio en crisis. 

Venezuela se compromete con la vida, como muestra el conjunto 
de trabajos de esta colección, dirigidos a la militancia comunera de 
la Venezuela profunda, para alumbrar la praxis de una ciencia-otra, 
en el contexto de un cambio de época inminente que nos exige ir a 
la raíz de los problemas y pensar distinto. 



243

El horizonte es comunal*

Investigadores insisten en la reinvención de la ciudad 
desde un modo de vida solidario

En este campo
estuvo el mar.

Alguna vez volverá.

Si alguna vez una gota
roza este campo, este campo

siente el recuerdo del mar.

Alguna vez volverá.

Miguel Hernández, 
en Cancionero y romancero de ausencias

Cuando los invasores europeos navegaron por los caños del 
Delta del Orinoco, observaron que los janokos (casas de los waraos) 
no tenían paredes. En la visión europea, las viviendas de este 
pueblo aborigen carecían de sentido. Así, los invasores aplicaron, 
a sangre y fuego, su visión y, hoy, muchos janokos tienen paredes, 
sin importar las condiciones climáticas y las dinámicas de insectos 
presentes en estas comunidades que viven sobre el agua. Pero no 
fueron solo las paredes lo que impusieron los colonizadores. La 
civilización que se empezó a construir infligió valores y visiones 
sobre las casas, las ciudades, el vivir y el convivir. Hoy esos valores 
se cuestionan; hoy se piensa y se debate acerca de la ciudad, la 
vivienda y el vivir en comunidad. 

Estos son temas sobre los cuales el venezolano Juan Carlos 
Rodríguez nos llamó a reflexionar en el I Capítulo Virtual de la 
Escuela Descolonial de Caracas, efectuada entre el 26 y el 30 de 
octubre de este año. 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (6 de noviembre 2020), en Ciudad Caracas.

51



Date con la ciencia 

244

Durante su ponencia, este militante-investigador hizo un 
recuento del proceso que llevó a todo un colectivo a (re)pensar la 
ciudad y lo común. Este proceso de investigación-acción permitió 
madurar ideas y construir una plataforma de lucha y transformación 
basada en la reflexión y el debate.

El Movimiento de Pobladores en el cual milita Juan Carlos 
Rodríguez es una tribuna de lucha popular que comenzó en 2004, 
como espacio orientado a buscar reivindicaciones en torno al derecho 
a la tierra, a la vivienda y a la ciudad. Allí se incorporaron otros 
movimientos y organizaciones sociales, como los campamentos de 
pioneros, inquilinos e inquilinas, trabajadoras residenciales, cuyos 
integrantes vieron que sus particulares luchas se encontraban bajo un 
mismo paraguas: el modelo urbano capitalista. A partir de allí, ven 
que es necesaria una verdadera revolución urbana y, así, activaron 
una serie de dinámicas sociales para construir las condiciones 
materiales e inmateriales necesarias para la reproducción de la 
vida. Fue, entonces, cuando la lucha jurídica se unió a la lucha 
social, desde las garantías reconocidas por el Estado venezolano, a 
través de leyes y, en especial, de la Gran Misión Vivienda Venezuela. 
Ese resultado de las luchas sociales en la disputa de la ciudad se 
constituyó en un segundo momento para el desarrollo investigativo 
y de acción del Movimiento de Pobladores.

Es, justamente, en la práctica donde se identifican los factores 
de opresión contra los cuales se luchan: el clasismo, el racismo y 
el patriarcado. En sí: la modernidad, en general; y el proyecto de 
ciudad moderna, en particular. Un tercer momento que Juan Carlos 
señala como «el giro descolonizador» realizado por el colectivo. El 
debate se profundizó: la producción de ideas y propuestas se empezó 
a enmarcar en una crítica a la modernidad y un reforzamiento de 
la autogestión, como herramienta fundamental en el entendido de 
que si hay algo que la modernidad ha socavado ha sido la capacidad 
de autogestión del ser humano en comunidad.

Producto de años de experiencia, en procesos de recuperación 
de tierras, de organización para la construcción de viviendas, 
de organización para gestionar terrenos y urbanismos, estos 



245

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

movimientos llegaron al convencimiento de que la ciudad por 
construir no puede reproducir los valores de la modernidad, 
porque estos se oponen, de plano, a la idea de comunidad, y frenan 
todo proceso de autogestión. Es ya una evidencia la necesidad de 
recuperar el sentido de lo común y trascender la dicotomía entre lo 
público y lo privado que oculta y elimina lo comunal. 

El humano es social y la vida en comunidad es propia de su 
naturaleza gregaria. En palabras de Juan Carlos Rodríguez, la clave 
está en la recuperación del sentido comunal: pensar la comunidad 
en tanto espacio de cuido, convivencia y crecimiento mutuo.

En este momento de asedio imperial, vemos tambalearse el 
modelo rentista capitalista dependiente que ha caracterizado a 
nuestro país. Nos encontramos en el dilema de rescatar ese modelo, 
o de trascenderlo y blindarnos con nuestras propias raíces y 
fortalezas. La propuesta de Juan Carlos Rodríguez, construida en 
colectivo, luego de años de debate, reflexión y militancia, apunta 
hacia un horizonte comunal. 

¿Qué significa la recomunalización de la ciudad? Fortalecer la 
sociedad desde un modo de vida comunitario, localmente relevante,  
esto es, las comunas, en tanto espacios de solidaridad, construcción 
y autogestión. Como decía Simón Rodríguez, una sociedad que 
permita «pensar cada uno en todos, para que todos piensen en él».

Acá mostramos un ejemplo hermoso de investigación desde la 
praxis para generar conocimientos que nos orienten la acción.





247

Las trampas a los derechos humanos*

Los derechos humanos no son privilegios, ni buenas 
intenciones, ni son inmanentes a la naturaleza humana: 

son procesos de lucha permanente 

Las distancias no miden lo mismo 
de noche y de día.

 
A veces hay que esperar la noche 
para que una distancia se acorte.

 
A veces hay que esperar el día.

 
Por otra parte 

la oscuridad o la luz 
teje de tal manera en ciertos casos 

el espacio y sus combinaciones 
que los valores se invierten. 

Roberto Juarroz, en Las distancias no miden lo mismo

En África, comunidades de mujeres saharauis reivindican la 
importancia de parir para repoblar su pueblo diezmado por el 
genocidio marroquí. Es un ejercicio de los derechos humanos desde una 
convicción política que confronta la agenda del feminismo europeo.

En Venezuela, en tiempos de la Colonia, la mujer afro esclavizada 
en el trabajo doméstico usó su cuerpo, de forma política, para 
resistirse. En las circunstancias inciertas y opresoras de aquellos 
días, esas mujeres tomaron decisiones sobre su útero, y abortaron, 
conscientemente, a sus hijos y a sus hijas para evitar proporcionar 
mano de obra al sistema esclavista. 

Al conocer estas experiencias, es irresistible no preguntarnos: 
¿son universales los derechos humanos? ¿Podemos hablar de 
derechos humanos universales, generales, libres de temporalidad y 
contexto? ¿Existe una sola forma de dignidad humana?

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (13 de noviembre 2020), en Ciudad Caracas.

52



Date con la ciencia 

248

¿Si hubiese que escoger, cuál es el derecho que prevalece? 
¿Querrán estas vivencias decirnos alguna cosa? ¿Por qué, si las 
mujeres tienen derecho a decidir sobre su cuerpo, se califican de 
«vergonzosas» algunas decisiones que deberían reconocerse como 
formas de acción a favor o en contra de las situaciones establecidas? 
¿Por qué algunos/as no cabemos en las declaraciones «universales» 
de los derechos humanos? 

Sobre esos temas indaga el investigador venezolano Manuel 
Gándara Carballido. Este caraqueño indica que el discurso de 
los derechos humanos, articulado como valores universales, ha 
contribuido a la constitución de los privilegios de unos pocos como 
«derechos humanos». Una concepción que niega a otras personas en 
su humanidad, y prohíbe o reprime sus prácticas.

Gándara invita a revisar cómo el discurso colonial de los derechos 
humanos legitima prácticas contrarias a la efectiva satisfacción 
de necesidades e intereses por parte de las personas y pueblos, a 
partir de sus específicas formas de concebir la vida digna: «Bajo la 
pretensión de definir ‘lo humano’ en general, se habrían abstraído 
los derechos de las realidades concretas, lo que respondería a los 
objetivos de las ideologías hegemónicas». 

En nombre del derecho, se ha obligado a miles de pueblos a 
abandonar completamente sus costumbres y a deshacer enteramente 
sus comunidades; en nombre de la defensa de los derechos humanos, 
se han invadido naciones (véase el caso de Libia). Por eso, tenemos 
la tarea de escudriñar lo que creemos de los derechos humanos para 
pensar la posibilidad y la necesidad del cambio, como una práctica 
no colonizante. 

Conforme a los estudios de Gándara, los derechos humanos 
deben ser vistos como creaciones culturales «que posibilitan que 
cada sujeto, individual y colectivamente, formule, construya 
y deconstruya mundos, a partir de sus particulares formas de 
comprender y dotar de sentido su realidad».

¿Qué sostiene la universalidad de los derechos humanos? La 
universalidad de los derechos solo puede ser defendida, según 
las distintas teorías críticas, en tanto que sea una posibilidad 



249

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

para el fortalecimiento de individuos, grupos y comunidades 
a la hora de construir un marco de acción para ir creando las 
condiciones que garanticen, de un modo igualitario y justo, 
su acceso a los bienes materiales e inmateriales que hacen que 
la vida sea digna de ser vivida. ¡Solo esa visión es la que hace 
universales los derechos!

En su libro Los derechos humanos en el siglo XXI. Una mirada desde 
el pensamiento crítico, Gándara comparte un conjunto de aportes para 
una teoría no colonialista: a) Mientras consideremos los derechos 
humanos como universales, estos seguirán siendo instrumentos de 
choque de civilizaciones; esto es: la lucha de Occidente contra el 
resto del mundo. b) El derecho no termina en una ley: es un proceso 
permanente de lucha por la dignidad. c) Los derechos humanos no 
pueden entenderse al margen de los procesos en los que —y para los 
que— surgen. d) Los derechos humanos, como todo producto cultural, 
deben ser comprendidos en relación con el marco que subyace a la 
práctica social. El derecho es el producto de un determinado orden 
de relaciones sociales. e) Es fundamental identificar cómo la idea 
de dignidad está presente en la historia de las diferentes culturas. 
f) Los derechos no son privilegios, ni declaraciones de buenas 
intenciones o postulados que nos corresponden por el simple hecho 
de haber nacido. Constituyen una afirmación de la lucha del ser 
humano por ver cumplimentados sus deseos y necesidades en los 
contextos vitales donde se halla.

Gándara recupera al intelectual brasileño Boaventura de Sousa 
Santos: «Las personas y los grupos sociales tienen derecho a ser 
iguales, cuando la diferencia los inferioriza; y el derecho a ser 
diferentes, cuando la igualdad los descaracteriza». Únicamente, a 
partir de estas condiciones, se puede hablar de la legitimidad de 
los derechos. 

Desde diversos ámbitos, Gándara explica que los derechos 
humanos son conquistas sociales que tienen como centro la vida 
toda, no solo la humana. No se trata de un proceso estático, porque 
no hay un fin de la historia para defender, respetar y amar todo lo 
que contiene vida.



Date con la ciencia 

250

Entonces, ¿es posible hablar de derechos humanos en 
un sistema capitalista? Este filósofo y activista en derechos 
humanos está convencido de que el capitalismo atenta contra las 
posibilidades de reproducción o protección de la vida. Un orden 
social sostenido sobre la base de la acumulación de capital —que 
legitima desigualdades, relaciones asimétricas, exclusiones— es, 
estructuralmente, contrario a los derechos humanos. La lógica 
de base del capitalismo, en palabras de Gándara, configura una 
sociedad conformada por «vencedores y perdedores estructurales», 
con las narrativas de justificación y culpabilización que reproduce 
el aparato ideológico hegemónico. 

No es posible hablar de dignidad en un sistema cuya base es 
la explotación, aunque Gándara nos previene: «Lo peligroso del 
capitalismo es que usa los derechos humanos como bandera. ¡El 
capitalismo prefiere entregar los anillos para no perder los dedos!». 

Visto así, ¿qué es lo significativo de los derechos? ¿Abandonamos 
la narrativa de los derechos humanos? En lo absoluto. La disputa sigue 
latente. Podemos distinguir dos versiones de este proceso. Gándara 
explica que la referencia a derechos humanos sirve como factor de 
legitimación del capitalismo y de sus prácticas opresoras, pero también 
como factor de animación de luchas orientadas a transformar el actual 
sistema. La clave está en pensar las condiciones para la reconstrucción 
de estas luchas desde una perspectiva emancipadora. 

La reinvención de los derechos humanos pasa por la construcción 
de un pensamiento alternativo que respete la diversidad, el pluralismo 
y la legitimidad cultural de los derechos, como matriz profunda de 
lo humano; en fin: por la descolonización y despatriarcalización de 
los derechos. 

La vida debe ser el centro de los DD. HH. Una vida en la que 
la felicidad coincida con la creatividad de las interpretaciones de 
cada pueblo, de cada persona, con la ocupación de nuevos espacios 
vitales. En la lucha por la dignidad, que es la razón de los derechos 
humanos, la ciencia tiene mucho por hacer.



251

¿Dueños del conocimiento?*

En esta misma calle, pero antes,
a bordo de mis veinte,

de noche en noche, con tabaco y lámpara, 
escribía poemas.

Alrededor la multitud dormida
soñaba con dinero

y alguna que otra estatua recosía
el azul de su sombra.

Eugenio Montejo, en El duende

En la India, habita un pueblo llamado kani. Las comunidades 
kani poseen un conocimiento sobre plantas y sus propiedades 
curativas que es preservado por los plathis, los curanderos que han 
heredado saberes transmitidos de generación en generación; y estos 
saberes solo pueden ser compartidos entre ellos. Es lo que conocemos 
como conocimiento tradicional. Un conocimiento vivo y dinámico 
que tiene un vínculo con una comunidad basado en sus tradiciones.

Científicos del Instituto de Investigaciones y del Jardín Botánico 
Tropical de India lograron que tres individuos de una comunidad 
kani les divulgaran el uso medicinal que daban a una planta 
llamada arogyapaacha. Estos científicos aislaron 12 componentes de 
la planta y desarrollaron un producto para alivio del cansancio y el 
estrés en deportistas, y llamaron al producto Jeevani. El producto 
fue patentado y la empresa Arya Vaidya Pharmacy Ltd. obtuvo 
la licencia para su comercialización. De más está decir que la 
comunidad no fue consultada sobre ese desarrollo.

Esta historia nos induce a preguntarnos: ¿tenían derecho esos 
científicos a usar ese conocimiento pasando por encima de normas 
tradicionales de la comunidad de donde extrajeron aquel? ¿Ese tipo 
de conocimiento debe protegerse?, ¿cómo protegerlo?, ¿protegerlo 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (25 de marzo 2022), en Ciudad Caracas.

53



Date con la ciencia 

252

de quién? Preguntas pertinentes, las cuales son motivo de amplios 
debates a nivel internacional.

En 1967 se creó la Organización Mundial de la Propiedad 
Intelectual (OMPI), como un organismo del sistema de Naciones 
Unidas, con la misión de «desarrollar un sistema internacional 
de propiedad intelectual equilibrado y eficaz». La OMPI cuenta 
con 193 miembros, siendo Venezuela uno de ellos. En ese marco, 
se estableció el Comité Intergubernamental sobre Propiedad 
Intelectual y Recursos Genéticos, Conocimientos Tradicionales y 
Folclore, como instancia normativa internacional. Vale decir que, 
en Venezuela, el término folclore, con su connotación eurocéntrica y 
colonial, ha sido superado y, hoy, hablamos de cultura.

Aquí es importante aclarar que los conocimientos tradicionales 
no son algo relacionado con lo antiguo. Son algo vivo que forma 
parte indivisible de las comunidades. El conocimiento tradicional 
incluye los sistemas jurídicos consuetudinarios, las normas de 
convivencia, innovaciones, prácticas, información, el aprendizaje de 
esos conocimientos, así como las expresiones culturales asociadas ya 
sean cantos, letras, instrumentos, ritos, etcétera.

En este sentido, la protección debería tener en cuenta leyes y 
prácticas consuetudinarias, en lugar de mecanismos impuestos 
que no funcionan porque no consideran ni las necesidades ni 
las expectativas de los pueblos sobre cuyas tradiciones se basa ese 
conocimiento. La OMPI plantea dos exigencias básicas que deberían 
considerar los mecanismos de protección intelectual: i) la necesidad 
de reconocer derechos de los titulares de los conocimientos sobre 
estos; y ii) la necesidad de tomar medidas necesarias para impedir 
la adquisición no autorizada por terceros de propiedad intelectual 
sobre conocimientos tradicionales. 

Recientemente, se aprobó en la Asamblea Nacional un 
proyecto de reforma de la Ley Orgánica de Ciencia, Tecnología 
e Innovación, cuyo artículo 23 establece que el órgano rector en 
Ciencia, Tecnología e Innovación «formulará políticas tendentes a 
proteger la propiedad intelectual de los conocimientos, tecnologías 
e innovaciones tradicionales (…)». El artículo genera inquietud toda 



253

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

vez que no especifica, entre otras cosas, en manos de quien recaería 
dicha propiedad.

Algunos países y comunidades han llegado a la conclusión 
que los mecanismos de propiedad intelectual no son suficientes 
para dar cuenta del carácter holístico y singular de los 
conocimientos tradicionales y, más bien, pondrían en riesgo la 
propia protección. La misma OMPI reconoce que otras formas de 
protección son posibles y se adecuan mejor a las particularidades 
de cada caso. Son los llamados mecanismos sui géneris en cuyo cuerpo 
se modifican algunos de los elementos propios de la protección 
intelectual, a fin de tomar en cuenta las características especiales 
de su objeto y las necesidades específicas que inducen un sistema 
distinto de protección.

Mecanismos sui géneris de protección se han implementado 
en diversos países y la misma Ley de Semillas abre la puerta para 
la implementación de estos mecanismos; por lo que vemos, con 
suma preocupación, que esta modalidad de protección no se haya 
considerado en la redacción de dicho artículo. Esperamos que sea 
reconsiderado. Los conocimientos tradicionales son fuente de vida 
para las comunidades poseedoras de estas y, en tanto suelen ser fruto 
de respuestas a necesidades concretas, pueden beneficiar a toda la 
humanidad. No podemos dejar grietas que lleven a la privatización 
de aquello que es derecho de todos y todas. El debate está abierto. 





255

Renta tecnológica*

Piden romper la dictadura de las patentes

¡Ciencia! ¡verdadera hija del tiempo tú eres!
que alteras todas las cosas con tus escrutadores ojos.

¿Por qué devoras así el corazón del poeta,
buitre, cuyas alas son obtusas realidades? 

Édgar Allan Poe, en Soneto a la ciencia

El sistema capitalista ha provocado un gran daño a la humanidad. 
El capital ha ocupado todos los espacios vitales y ha deformado 

la mente y las relaciones humanas. No solo ha envenenado la Tierra 
y agotado recursos naturales que no se renovarán nunca, y de los 
cuales la humanidad tendrá gran necesidad en el futuro, sino que, 
además, se ha apoderado de los conocimientos de los pueblos. 

La propiedad privada sobre los medios de producción en la 
sociedad industrial, hoy, se convierte en la propiedad intelectual; es 
decir: los derechos de propiedad privada sobre el conocimiento. 
Este tema se puede comprender así: los derechos de propiedad 
privada se imponen sobre los derechos sociales, a pesar de que el 
conocimiento es un hecho social y humano. 

La propiedad intelectual se expresa en derechos de autor, marcas, 
patentes, secretos industriales, con los que las grandes corporaciones 
mantienen el control sobre la cadena productiva, sin tener que 
contar con todos los eslabones. Así incrementan sus ganancias. De 
esta manera, la tecnología, entendida como conocimiento aplicado, 
se padece como forma de reproducción de las condiciones de 
explotación y desigualdad impuestas por el sistema capitalista. 

Es la máxima expresión de la plusvalía. La renta tecnológica 
equivale a la mercantilización de la tierra (renta del suelo). Las 
corporaciones se apropian de un descubrimiento o un invento 
tecnológico hechos por la comunidad científica/innovadora 
(colectivo) o un científico/innovador (individual), como lo hace un 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (27 de noviembre 2020), en Ciudad Caracas.

54



Date con la ciencia 

256

terrateniente que se cree dueño de grandes extensiones de la naturaleza. 
El terrateniente le alquila al campesino la tierra para que la trabaje. El 
campesino solo obtiene un salario, mientras que el primero obtiene 
una ganancia sin trabajar y sin tener que invertir más dinero.

Un caso similar ocurre con las empresas que patentan una 
tecnología, por ejemplo una semilla. Alquilan la semilla, pero la 
semilla nunca será de la familia campesina, sino que esta siempre 
debe volver a pagar por el recurso fitogenético. ¡Así el capitalismo 
domina la alimentación! No en vano dice el refrán: «Quien tiene la 
semilla, tiene el poder»; un sentido filosófico que puede aplicarse a 
la tecnología en general.

La narrativa para proteger y preservar el capital material 
funciona así:

capital trabajo tierra-tecnología

ganancia salario renta

Estos discursos con sus representaciones, imaginarios, creencias 
y valores presentes en las relaciones sociales de la producción 
justifican el «derecho» que tienen las corporaciones de hacerse del 
conocimiento, incluso sin meter más real ni pagarle a otro trabajador. 

A eso es lo que Francisco Durán, matemático venezolano, experto 
en análisis de datos, llama renta tecnológica: es la apropiación de una 
ganancia parasitaria. Más allá de las fuerzas de trabajo cotidiano, de 
la plusvalía de la clase trabajadora, las corporaciones se apropian 
de un pedazo del conocimiento, de un capital intelectual, del que 
obtienen una ganancia continua.

Esta es la realidad del capitalismo actual: la tasa de ganancia 
de los capitalistas es mayor con la renta que obtienen de los 
conocimientos privatizados. Lo peor: las leyes, las normas y los 
acuerdos internacionales, definidos y negociados por el sistema 
capitalista, están dirigidos a que suceda de esa manera. 

El derecho de propiedad y los derechos del mundo van en 
correspondencia con el desarrollo industrial. Estos derechos 



257

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

responden al orden económico impuesto a la humanidad, y 
lo sustentan. 

La Organización Mundial del Comercio en la cual está suscrita 
Venezuela, y muchísimas otras naciones, reconoce el derecho 
de propiedad sobre modalidades de innovación universitarias, 
empresariales, individuales y privadas. Es decir: el Norte privatiza el 
conocimiento y nosotros firmamos esos acuerdos. 

En las IX Jornadas de Apropiación Social de las Tecnologías 
Libres, Francisco quiso mostrar cómo el capital, desde su lógica 
de muerte, se apropia de un derecho colectivo de los pueblos. En 
esta línea, subyace una interpretación decisiva de Karl Marx, que 
es necesario recuperar: «Desde el punto de vista de una formación 
económico-social superior, la propiedad privada del planeta 
en manos de individuos aislados parecerá tan absurda como 
la propiedad privada de un hombre en manos de otro hombre. 
Ni siquiera toda una sociedad, una nación o, es más, todas las 
sociedades contemporáneas reunidas, son propietarias de la tierra». 
Esta misma situación ocurre con el conocimiento. La suma de las 
luces es un bien esencial de los pueblos, es un proceso social que no 
debe ser privatizado. 

¿Hasta qué punto podemos hablar de conocimiento libre? La 
postura de Francisco Durán es que, para que haya conocimiento 
libre, deben desaparecer los derechos de propiedad privada. Es 
necesario romper con la dictadura de las patentes. Porque ¡¿cómo 
puede haber conocimiento libre, frente al desenfreno capitalista?!

El problema es mayor: «Los Estados subsidian la construcción 
de conocimientos que pueden ser privatizados después. ¡Cómo 
puede haber conocimiento libre así!». 

El futuro de las luchas por el conocimiento y las tecnologías 
libres tiene que ser repensado. Esta lucha debe superar la mera 
retórica, ante la política de desigualdad y de dominio del Norte. 
Francisco lo describe en esta fórmula: «Los conocimientos del 
Sur están desprotegidos ante la voracidad capitalista. El 90 % del 
conocimiento del Norte está privatizado, y los países empobrecidos 
deben pagar una renta para acceder a este. Pero el Norte no paga por 



Date con la ciencia 

258

apoderarse de los conocimientos del Sur: comunitarios, indígenas, 
ancestrales, populares, artesanales». 

Toda la biodiversidad que hay en el mundo está en el Sur, y se 
usa para temas farmacéuticos. ¡Todo eso es libre y es gratuito! Pero, 
si el Sur quiere utilizar una molécula para un medicamento, tiene 
que pagar. Es una geopolítica mundial del conocimiento basada en 
la dominación, en la explotación y en la economía del desprecio a 
otras formas de conocimientos. 

Francisco Durán alumbra la necesidad de reconocer y proteger el 
saber, sin privatizar, así como la importancia de mantener la lucha 
por el conocimiento libre; pero, ¡eso sí!, sin caer en la trampa del 
capitalismo que solo retiene de las luchas populares aquello de lo 
que se puede apropiar. En este sentido, advierte: «En el capitalismo, 
el conocimiento “libre” aumenta la tasa de ganancia de unos pocos, 
profundiza las desigualdades y contribuye a un mayor desarrollo 
del sistema del capital. ¿Qué significa eso? Para que las tecnologías 
y el conocimiento sean libres, deben pasar por un proceso de 
descolonización de lucha contra el capitalismo mundial y la 
transformación de nuestro sistema educativo, científico y económico». 

Para fortalecer la lucha por el conocimiento y las tecnologías 
libres, es preciso acudir a la reflexión histórica: las tecnologías, 
los conocimientos no serán libres, mientras haya desigualdades. 
Para que haya tecnologías libres deben desaparecer los derechos 
de propiedad sobre el conocimiento, en todo el mundo. Este es 
conocimiento venezolano para el debate que nos alimenta e inspira. 



259

La loba está en celo*

El demonio de mis sueños
ríe con sus labios rojos, 
sus negros y vivos ojos,

sus dientes finos, pequeños.

Y jovial y picaresco
se lanza a un baile grotesco,
luciendo el cuerpo deforme

y su enorme
joroba. Es feo y barbudo,

y chiquitín y panzudo.
Yo no sé por qué razón,
de mi tragedia, bufón,

te ríes… mas tú eres vivo
por tu danzar sin motivo.

Antonio Machado, en Mi bufón

Esta semana, que ya llega a su fin, se conmemoraron 20 años 
de los sucesos del 11, 12 y 13 de abril, durante los cuales se intentó 
derrocar por la fuerza al gobierno legítimamente constituido del 
presidente Hugo Chávez. La forma en que se organizó el golpe de 
Estado, el contexto geopolítico subyacente, los actores involucrados, 
tanto externos como internos, tanto intelectuales como materiales, 
siguen siendo elementos de investigación, análisis y reflexión.

Estudiar estos hechos reviste una gran importancia no solo por 
la necesidad de preservar la memoria y enseñar a los que no vivieron 
los sucesos que allí ocurrieron, sino porque nos pone en contexto 
sobre otros sucesos acaecidos en el mundo y que están relacionados 
y entrelazados. Hoy, los acontecimientos en Eurasia alertan al 
mundo sobre el peligro real de una confrontación nuclear, pero 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (14 de abril 2022), en Últimas Noticias.

55



Date con la ciencia 

260

parecieran dejar en un segundo plano el resurgimiento fortalecido 
de tendencias e ideologías fascistas y neonazis.

Cuando observamos, con detenimiento, lo que ocurrió en 
Venezuela en esos días de abril de 2002, podemos evidenciar lo 
que una ideología fascista significa. Su proceder, sus motivaciones. 
Como nos dijo el escritor argentino Julio Cortázar: «Superioridad, 
agresividad y desprecio. Componentes de un esquema humano que 
comporta muchos otros, pero sobre todo uno: pesimismo». 

Son parte de un conjunto de reflexiones que nos dejara el autor 
de Rayuela, en 1976. Continúa Cortázar: «Ser fascista; si nadie lo ha 
definido exactamente, basta observarlo como conducta para sentir 
que su raíz es negativa, que nace del miedo». El miedo que fueron 
inculcando con el uso irresponsable de medios de comunicación. 
Miedo a la ley de tierras, miedo a perder la propiedad, miedo 
incluso a perder a los hijos y a las hijas… Y, con el miedo, el odio. 
Odio a Chávez, odio a los chavistas y, en última instancia, odio al 
pueblo que mayoritariamente apoyaba a este líder.

Una obra fundamental para acercarse a estos acontecimientos lo 
representa el libro Abril, golpe adentro, de Ernesto Villegas Poljak. Un 
excelente trabajo que marca pautas en lo que se refiere al periodismo 
de investigación. En dicho libro, se detallan los antecedentes del 
golpe, pormenores de los hechos durante esos tres días y análisis 
serios que intentan «atar cabos sueltos», como expresa el mismo 
autor. El uso del miedo y la manipulación mediática como caldo 
que permitió un accionar siniestro de ese fascismo que, como nos 
dice Cortázar, «espera su hora, agazapado, dudando de sí mismo; 
que no descansa, que se hunde en el magma de su mediocridad, 
hasta el día en que sus botas consiguen apoyarse en la cabeza de 
Salvador Allende…».

Resaltamos aquí el excelente trabajo videodocumental de 
Ángel Palacios «Puente Llaguno, claves de una masacre». Otro 
trabajo de investigación que revela la cara macabra de quienes 
orquestaron el intento de golpe. El documental de Ángel Palacios 
utiliza las mejores técnicas y los materiales audiovisuales existentes 
para colocar los hechos de manera cronológica y en el espacio real, 



261

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

y demostrar de manera inequívoca cómo, cuándo y dónde se dieron 
los sucesos. Es investigación realizada con responsabilidad y que 
debe marcar pautas en la forma de estudiar la historia y los hechos 
que nos acontecen. 

En mayo de 1945, Alemania capituló ante el Ejército Rojo. Era 
el fin del Tercer Reich. El suicidio de Adolf Hitler, y esa derrota 
llenó de júbilo a muchos y muchas. Pero nos viene a la mente 
el alerta del dramaturgo alemán Bertold Brecht: «¡Hombres! ¡No 
celebréis todavía la derrota de lo que nos dominaba hasta hace 
poco! Aunque el mundo se alzó y detuvo al bastardo, la loba que lo 
parió está otra vez en celo». Puente Llaguno de 2002 es el Maidán 
de 2014, y los acontecimientos en Ucrania nos revelan un fascismo 
que está vivo y fortaleciéndose en Europa ante el adormecimiento 
de un pueblo europeo que cae en la trampa de medios que inculcan 
el miedo y el nacionalismo.

El 13 de abril de 2002, pueblo y Fuerza Armada lograron vencer 
las pretensiones del fascismo en nuestro país. La investigación y 
el estudio del fascismo es necesario e importante para develarlo, 
desde sus entrañas, y neutralizarlo. El libro de Ernesto Villegas y 
el documental de Ángel Palacios son extraordinarios ejemplos. Es 
investigación hecha en Venezuela, para el mundo. 





263

Chávez, ciencia y conciencia*

El conocimiento debe tener una capacidad creativa 
para transformar la vida cotidiana 

El propósito que lo guiaba no era imposible,
aunque sí sobrenatural.

Quería soñar un hombre:
quería soñarlo con integridad minuciosa

e imponerlo a la realidad.

Ese proyecto mágico había agotado
el espacio entero de su alma…

Jorge Luis Borges, en Las ruinas circulares

Es 28 de septiembre de 2012. En la tarima de la plaza de los 
Museos, tocan Los Katalíticos, una banda de ska y reggae, mientras 
un público entusiasta, mayoritariamente de jóvenes, celebra y espera 
con gran expectativa el lanzamiento del satélite Miranda, que podrá 
verse en una pantalla gigante. Uno de estos jóvenes está en la acera, 
a orilla de la calle, cuando observa una caravana de vehículos que 
se detiene. Un pasajero se baja de unos de los carros. ¡El joven 
no puede creerlo! ¡El pasajero es Hugo Chávez! El Comandante 
lo saluda, y se dirige a la plaza donde se mezcla con la multitud. 
Los muchachos de la banda tampoco dan crédito a lo que pasa. ¡El 
alboroto, entre los presentes, es impresionante! Chávez sube a la 
tarima, y envía su mensaje: ¡Venezuela tendrá su segundo satélite 
en el espacio!

El satélite Miranda VRSS-1 —a diferencia del primer 
satélite venezolano, el Simón Bolívar Venesat-1, destinado a las 
telecomunicaciones— es un satélite de observación terrena. Ambos 
son ejemplos de logros de una gestión y, muy especialmente, 
reflejo de una visión. Una visión que busca la transformación de la 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (29 de enero 2021), en Ciudad Caracas.

56



Date con la ciencia 

264

sociedad y que se vio expresada en las políticas y acciones que, en el 
campo de la ciencia, la tecnología y la innovación, llevó adelante el 
comandante Chávez. 

Cuando Chávez se lanzó a la carrera presidencial, en 1998, 
basó su propuesta en una promesa central: la convocatoria a una 
Asamblea Constituyente con el objeto de redactar una nueva 
Carta Magna y refundar la República. ¡Refundar la República! No 
es poca cosa. En esta misión, la ciencia y tecnología debían jugar 
un papel protagónico.

Pero la brújula de la ciencia y la tecnología de Chávez, no se 
refería a la ciencia tradicional, a la ciencia hegemónica, a la ciencia 
moderna. En palabras del Comandante: «Nosotros necesitamos 
construir nuestro estilo científico-tecnológico, irle dando forma —y 
este acto es esencial, porque nuestro estilo no es el estilo del Norte 
(importado), ¡no!: es un estilo criollo, nuestro, creativo, diverso—, 
que venga de nuestras propias entrañas, de nuestra historia, nuestra 
cultura, nuestras tradiciones y, sobre todo y especialmente, que sea 
impulsado en función de nuestras necesidades». 

Como lector ávido y reflexivo, Chávez conocía el trabajo del 
científico argentino Óscar Varsavsky cuyos planteamientos en 
torno a la ciencia dijo compartir. En función de nuestro bienestar 
y nuestra dignidad, el objetivo estaba claro: construir un estilo de 
ciencia propio. Un estilo que no existía, pero al que debíamos darle 
forma, con creatividad y atendiendo a la diversidad de nuestra 
realidad, nuestras raíces y nuestra cultura. 

Es así como, en agosto de 1999, se creó el Ministerio de Ciencia 
y Tecnología elevando el rango de decisión y gestión en torno al 
sector, y se comenzó la configuración de una institucionalidad que 
coadyuvara a la conformación de un sistema nacional de ciencia, 
tecnología e innovación. Se conformó el Fondo Nacional de Ciencia, 
Tecnología e Innovación (Fonacit), como órgano responsable del 
financiamiento de programas y proyectos; se abrieron institutos 
y centros de investigación públicos, como el Centro Nacional 
de Tecnologías de Información (CNTI), el Centro Nacional de 
Desarrollo e Investigación en Tecnologías Libres (Cenditel), el 



265

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

Observatorio Nacional de CTI (Oncti); y se adscribieron otros, 
como el Instituto de Ingeniería para Investigación y Desarrollo 
Tecnológico, el Instituto de Estudios Avanzados (IDEA), el Instituto 
Venezolano de Investigaciones Científicas (IVIC), el Centro de 
Investigaciones de Astronomía Francisco J. Duarte (CIDA), el 
Instituto Zuliano de Investigaciones Tecnológicas (Inzit). 

Como base legal, se sanciona la Ley Orgánica de Ciencia, 
Tecnología e Innovación (Locti) en 2001, con reformas en 2005 y 
2010. En dicho texto jurídico, se perfila ese estilo propio del que nos 
hablaba Chávez. Se define el interés y la utilidad pública de la ciencia 
y tecnología; además, se reconocen otros sistemas de conocimiento, 
así como la innovación y la tecnología popular. La Locti establece 
responsabilidades al sector privado en el financiamiento de 
proyectos y programas, e incorpora generadores del conocimiento 
no necesariamente incluidos en el campo académico formal. 

En el pensamiento de Chávez, la ciencia, la tecnología y la 
innovación deben contribuir al proceso de transformación y 
refundación de la patria, identificar nuestros problemas y nuestras 
necesidades, y buscar soluciones originales, vengan estas de la 
academia o del poder popular innovador. Como en mucho de lo 
que Chávez impulsó, para él, la ciencia debe mostrarnos nuestras 
capacidades, unirnos como un pueblo que se siente orgulloso de 
sus talentos y de su capacidad creadora para resolver los problemas 
propios y para aportar conocimientos al resto del mundo. 

Nuevas alianzas se realizaron con el objeto de diversificar 
y enriquecer la visión de cultores y cultoras de la ciencia. Así se 
realizaron acercamientos con China, Rusia, Bielorrusia, Irán, 
Brasil, Argentina, Uruguay y Portugal con los cuales se abría el 
campo a actores no tradicionales. Se promovió el acceso de los 
jóvenes a los procesos de construcción de saber e innovación; se 
incrementó sustancialmente la proporción de mujeres en el sistema 
científico-tecnológico. Esa visión y orientación del Comandante 
produjo importantes avances en materia de salud, agricultura, 
telecomunicaciones, energía, ambiente. Una visión descolonizadora 
de la ciencia y la tecnología que estamos obligados a profundizar.



Date con la ciencia 

266

Chávez concebía la ciencia y la tecnología como hechos sociales 
situados, como praxis que transforma el camino y a los sujetos, 
como un poder para luchar contra la indignidad y para construir 
soberanía, como factores claves de nuevas formas de producción, 
como un derecho colectivo de los pueblos para su liberación y su 
felicidad. Pero, quizá, el aporte más grande del pensamiento chavista 
sobre la ciencia y la tecnología es entender el horizonte comunal del 
conocimiento; es decir: hallar ese punto vital para fortalecer un 
nuevo espacio social, relaciones sociales distintas en los territorios, 
y contribuir a que brille una sociedad nueva.

Son las 11:40 p. m. del 28 de septiembre de 2012. El satélite 
Miranda es puesto exitosamente en órbita. El 7 de octubre, nueve 
días después, Chávez ganaría su tercer período presidencial, con el 
55 % de los votos. 



267

Pensar desde la desobediencia*

¡Señores! Hoy es la primera vez que me doy cuenta de la presencia de la vida.
¡Señores! Ruego a ustedes dejarme libre un momento,

para saborear esta emoción formidable, espontánea y reciente de la vida,
que hoy, por la primera vez, me extasía y me hace dichoso hasta las lágrimas.

César Vallejo, en Hallazgo de la vida

«¡Todo tiene su ciencia!». Así lo repetía el presidente Hugo 
Chávez, en un ejercicio pedagógico permanente que invitaba a la 
gente a mirar lo que hay detrás de cada cosa que se presenta como 
incuestionable, como «normal». Un ejercicio para mirar donde la 
mayoría no mira, para percibir relaciones, significados, intenciones 
y acciones que permitan romper con la colonialidad del ser, del 
saber y del poder. 

¿Quiénes inventaron las verdades que, hoy, pautan nuestras 
decisiones/acciones? ¿Desde dónde fueron enunciadas dichas 
verdades? ¿En qué momento histórico fueron concebidas? ¿Con qué 
intención fueron creadas? ¿Cómo se reproducen entre nosotros? 
Algunas de las preguntas que Hugo Chávez intentó contestar, en su 
llamado a ampliar la conciencia. Para este pensador de la América 
profunda, plantearse esas interrogantes sería un acto de invención, 
que requiere un esfuerzo similar o mayor al que usa un investigador 
o un innovador para crear saberes, tecnologías. 

En Chávez, la batalla del conocimiento, la batalla de la 
conciencia, la batalla de las ideas constituyen deberes sagrados de la 
patria; su realización abraza la dimensión práctica y la dimensión 
ética de la innovación. Fervientemente, creía que era necesario volver 
a nuestras raíces y dejar de cultivar el pensamiento subordinado al 
conocimiento moderno/colonial, vigente en nuestras universidades 
y en nuestros centros de investigación. Así denunció la tiranía de 
esta pedagogía colonizadora, que nos lleva a la escuela a memorizar 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (4 de marzo 2022), en Ciudad Caracas.

57



Date con la ciencia 

268

respuestas para preguntas concebidas lejos de nuestra realidad y sin 
compromiso con nuestro futuro; rechazó la brújula geopolítica de 
la modernidad —como un discurso que señala a la ciencia como el 
patrón de conocimientos más importante, sofisticado; y desvaloriza 
a los otros esquemas de conocimiento como atrasados e inferiores—. 

Convencido de la premisa robinsoniana «o inventamos o 
erramos», propuso la construcción de las nuevas preguntas y 
nuevas respuestas, desde nuestras historias, nuestros desafíos, 
nuestros problemas, nuestros saberes y nuestros sueños locales. 
Su exhortación es a desarrollar pensamiento crítico, creativo y 
propositivo, comprometido con la vida, la liberación, la integración, 
la unión verdadera de nuestros pueblos; en otras palabras: con la 
salvación del mundo. 

Chávez convoca a pensar como una acción ética para el bienestar 
común. Denunciaba a la ciencia como el soporte ideológico del 
modelo moderno/colonial, que se impuso al mundo, a través de 
los sistemas de educación y comunicación hegemónicos que la 
reproducen, para naturalizar las violencias, desigualdades e injusticias 
constitutivas del proceso de dominación. 

Este pensador de los Sures globales nos ata irremediablemente 
a la necesidad de pensar para construir alternativas que salgan 
del patrón impuesto por el sistema dominante. Sin embargo, 
en esto, coincidimos con las palabras del filósofo José de 
Souza Silva, en el libro Chávez: la batalla por la conciencia: como 
el tiempo vital de Chávez fue corto para aclarar cinco siglos de 
historia mal contada, no hubo tiempo para concluir su esfuerzo 
de descolonización del pensamiento. Pero, muy pronto, él 
concluiría que, en el pasado, el capitalismo se ocultó en la «idea 
de progreso» y, en el presente, continúa oculto en la «idea de 
desarrollo». A partir de entonces, ya no propondría ni siquiera 
el «desarrollo endógeno» (ya lo asomaba, con el llamado al 
‘buen vivir/vivir bien’ como alternativa civilizatoria); pues, 
independientemente del adjetivo que lo acompaña, desarrollo 
es lo mismo que capitalismo y su principio irracional de 
crecimiento infinito. 



269

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

La mayor contribución de Chávez, quizá, es pensar la vida no 
solo más allá del «desarrollo», sino con otra brújula distinta a la de 
la modernidad: pensar desde la desobediencia. El mensaje chavista 
es una propuesta para hallar la vida, tejer saberes distintos y abrir 
nuevos horizontes. 

El modelo de conocimiento chavista tiene que ser un 
conocimiento creativo y plural. Una plaza arbolada, muchas plazas, 
donde diversos sistemas de conocimiento se encuentran y comparten 
como iguales, conversan, juegan, se enriquecen. Conocimientos con 
rostros e historias. Hombres y mujeres, niños y niñas, campesinos, 
campesinas, indígenas y afrodescendientes, la raza humana inmensa 
y unida en la diversidad. Un saber para la vida, para la reproducción 
de la vida solidaria entre nosotros y nosotras, pero también con 
todos los otros seres con quienes compartimos el planeta y con los 
que vendrán cuando ya no estemos. Un conocimiento compañero y 
amoroso de la madre tierra. Combativo, consciente, capaz de volar 
sin olvidarse de la tierra que pisamos. El conocimiento chavista es 
el arte, es la siembra, es pensar qué somos y cómo queremos seguir 
siendo. Es construir cada día, es sentipensar para lo eterno y lo 
cotidiano, es cultivar la pedagogía de la pregunta. Una creación, 
siempre colectiva, para la vida. Como decía Chávez, el compromiso 
de crear «conocimientos para la vida, para la felicidad, la mayor 
felicidad posible».





271

Gestión social de la ciencia*

Académicos venezolanos invitan a repensar el conocimiento

En aquel imperio, el arte de la cartografía logró tal perfección
que el mapa de una sola provincia ocupaba toda una ciudad,

y el mapa del imperio, toda una provincia.

Con el tiempo, estos mapas desmesurados no satisficieron,
y los colegios de cartógrafos levantaron un mapa del imperio,

que tenía el tamaño del imperio y coincidía puntualmente con él.

Menos adictas al estudio de la cartografía,
las generaciones siguientes entendieron que ese dilatado mapa era inútil

y, no sin impiedad, lo entregaron a las inclemencias del sol y los inviernos. 

Jorge Luis Borges, en El rigor en la ciencia

En los últimos estudios de percepción pública de la ciencia hechos 
en Venezuela, se preguntó sobre cuáles científicos venezolanos conoce 
la gente, y la respuesta fue recurrente: «Jacinto Convit, Humberto 
Fernández Morán y José Gregorio Hernández». Estas respuestas 
mantienen, en el fondo, el concepto de lo «duro» y lo «blando», 
con respecto a la definición de ciencia; así como el velo sistemático 
sobre la participación de las mujeres en la ciencia. Las narrativas 
institucionalizadas han generado la creencia de que las ciencias 
naturales, las ciencias exactas valen, pero que las otras ciencias no 
tienen el mismo peso, ni la misma rigurosidad de las primeras; mucho 
menos los otros saberes. La ciencia moderna/colonial/capitalista se 
ha presentado, además, como una actividad para machos. 

En las respuestas de las tres encuestas nacionales sobre la 
percepción colectiva de la ciencia, la tecnología y la innovación 
(CTI) no se expresa la utilidad de estos procesos en la vida cotidiana, 
ni la vinculación de dichos procesos con los programas de estudio 
formales o informales. 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (5 de febrero 2021), en Ciudad Caracas.

58



Date con la ciencia 

272

Detrás de la aplicación de esas encuestas de percepción pública 
de la CTI ha estado una mujer: Grisel Romero, quien también formó 
parte del equipo técnico de la Misión Ciencia. Esta investigadora 
académica señala que la ciencia, en el imaginario colectivo, 
pareciera haberse extraviado en un laberinto que no trasciende lo 
privado, ni lo público; por lo cual plantea construir una nueva 
gestión de la ciencia. Una gestión social de la ciencia, cuya dinámica 
permita definir en colectivo las necesidades comunitarias y acordar 
soluciones también en colectivo, en cada territorio.

«Una gestión social transmoderna que supere lo público y lo 
comunitario, que asume el conocimiento como lo común [y no 
como una mercancía manejada por las transnacionales del capital, 
o un servicio público administrado desde el Estado]; la ciencia, 
como actitud cotidiana; y la tecnología, como la herramienta 
fundamental para el desarrollo endógeno». Una gestión emergente 
que exige una política de divulgación distinta de la ciencia para no 
depender de indicadores, conceptos y marcos intelectuales signados 
por la geopolítica de la modernidad. 

Para esta socióloga, hay una barrera importante que no se ha 
terminado de romper: la ciencia sigue siendo muy elitesca y muy 
lejana, como si fuera un espacio exclusivo para «los que saben». 
Advierte que los científicos tienen un sitial de honor en el imaginario 
colectivo donde no todos tenemos cabida, porque, o bien no hemos 
estudiado en la academia, o bien no cumplimos los patrones que 
establece la ciencia dominante. De esta forma, aquel conocimiento 
que no se genera a partir del método reconocido como «científico», 
entonces, se desvaloriza, se descalifica. Pero cuando uno indaga 
sobre lo que pasa en las comunidades se da cuenta de que las 
personas gestionan elementos de ciencia, tecnología e innovación, 
especializados, aun no sabiéndolo e incluso no reconociéndolo. 

Así lo sistematiza Grisel, en su libro Gestión social de ciencia, 
tecnología e innovación en el Estado venezolano, escrito a cuatro manos 
con Carlos Zavarce. Allí ambos investigadores abordan una mirada 
alternativa de la ciencia, la tecnología y la innovación, con el 
objetivo de construir nuevas categorías.



273

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

Este texto presenta la necesidad y urgencia de trascender el 
modelo clásico de gestión de la CTI, para avanzar a un sistema 
complejo propio de una civilización transmoderna, en el sentido 
acuñado por el filósofo de la liberación Enrique Dussel.

El modelo que propone Grisel, especialista en Políticas Públicas, 
reclama una nueva identidad pública que transite hacia su propia 
transmutación, así como la transformación de nuevas capacidades 
y experiencias que certifiquen conocimientos para alcanzar 
soluciones innovadoras a nivel comunitario, bajo una racionalidad 
social y política. De esta forma, ambas organizaciones con nuevas 
identidades estarían preparadas para cogestionar la CTI a nivel 
local, mediante redes movilizadas, la participación activa de todas 
las personas involucradas y la contraloría social como vínculo con 
el entorno que se verá afectado por dicha gestión.

El tema de la gestión social, definido por Grisel y Carlos, parte 
del supuesto de que personas con capacidades hacen diligencias sobre 
bienes comunes con un propósito compartido. La combinación de 
gente, capacidad y propósito genera identidad. Esa relación significa 
que la institucionalidad pública debe tener objetivos comunes con 
la «institucionalidad instituyente» (en este caso, los sistemas de 
agregación comunal). El Poder Popular debe asumir el rol que le 
corresponde en la gestión de la ciencia y la tecnología, como lo 
indica el nombre del ministerio. 

A partir de esta caracterización, emergen cinco categorías para 
una propuesta teórica de gestión social transmoderna de la ciencia: a) 
transcomplejidad: está referida a la forma de generar conocimiento 
que supera la racionalidad científica tradicional; b) propósitos 
compartidos: son las aspiraciones u objetivos que se plantean tanto 
el Estado como las comunidades al momento de gestionar la CTI 
en el territorio; c) poder sin dominación: dada las relaciones de 
horizontalidad entre los sujetos que gestionan la CTI, se asume 
que las relaciones de poder entre ellos no son de dominación; 
d) conocimiento: se asume la ciencia como conocimiento más 
que como capacidad, integrando todas las formas de generación 
de conocimiento y todas las formas de estudiar la realidad; 



Date con la ciencia 

274

e) transmodernidad: es el nuevo modelo civilizatorio donde se 
trasciende la lógica racional propia de la modernidad y se gestiona 
el conocimiento y la información en el territorio comunal.

Este libro del que hablamos —publicado por el Observatorio 
Nacional de Ciencia, Tecnología e Innovación y por la editorial 
Hormiguero— permite sacar a la ciencia de su carácter religioso-
dogmático, porque la somete a discusión. Es un documento que 
presenta un esfuerzo por distinguir premisas relevantes para repensar 
la dualidad ciencia-Estado/ciencia-comunidad. En cierta manera, se 
abre hacia varias categorías con las cuales podemos caminar un buen 
trecho. Pero hay elementos cuya revisión es importante y esencial, 
como parte del ejercicio de descolonización del pensamiento. A 
partir de este punto, plantearíamos algunas preguntas: ¿es la ciencia 
una concepción de la vida de la humanidad o una manifestación 
cultural? ¿La ciencia es un método o una cosmovisión? 

La crisis ambiental, la pobreza y la crisis financiera, las 
manifestaciones más potentes de la crisis civilizatoria actual, generan 
muchas interrogantes acerca de la ciencia, que ha sido el patrón de 
conocimiento del proceso de la modernidad y de los últimos tres 
siglos del capitalismo. ¿Será posible solventar el atolladero histórico 
que vive la humanidad utilizando las mismas herramientas que lo 
produjeron? ¿Podemos con ciencia y tecnología propiciar sociedades 
no-modernas? 

¿Será viable superar la racionalidad científica tradicional con el 
lenguaje y los métodos que constituyen esta racionalidad? ¿Cómo se 
puede construir un nuevo momento del ejercicio de la racionalidad 
y un lenguaje liberador desde la razón dominadora?

¿Por qué seguir hablando de «desarrollo»? Ya sabemos que, aunque 
se le cambie el epíteto, «desarrollo» es lo mismo que capitalismo; es 
decir: el sistema que nos ha traído a la crisis planetaria que vivimos 
hoy. ¿Por qué si hablamos de capacidades sociales insistimos en una 
direccionalidad desde el Estado? ¿Cómo puede tejerse una gestión 
social de la ciencia en una relación con una institucionalidad 
pública rentista, cuya lógica mantiene la racionalidad burguesa? 
Si este es el lugar de partida, ¿cómo se elaboran el compromiso 



275

y la solidaridad con el oprimido como praxis, política y razón? 
¿Se puede hablar de conocimiento, y aprehenderlo en su raíz, sin 
considerar las relaciones de poder y de lucha de unos sobre otros? 

Preguntas que no pueden enmudecerse, si queremos avanzar a 
una gestión social de una ciencia-otra, que descolonice el mundo. 





277

Ciudad comunal, ciudad hogar*

Como es domingo, Juan Albañil, por la avenida,
va de paseo mirando cuánto construyó:

hoteles, condominios, cuánto lujo;
y ahora, como no es socio, no puede entrar.

Juan Albañil no puede entrar, no puede entrar.

Juan Albañil. Hombre vecino.
Cuanto ha soñado con la llamada igualdad (…).

Cheo Feliciano, en Juan Albañil

El 23 de octubre de 1956, se inició la construcción de una 
ciudad nueva, una ciudad de utopía. Ese día comenzaba a nacer 
Brasilia. Fue durante la presidencia de Juscelino Kubitschek cuando 
se designó a Lúcio Costa como jefe urbanista y al gran arquitecto 
Oscar Niemeyer como responsable del diseño de los edificios 
públicos. Esa ciudad debía ser un ejemplo para el mundo. Miles 
de empobrecidos nordestinos se movilizaron para trabajar en las 
obras y al menos 3000 murieron durante la construcción. Una vez 
inaugurada la ciudad, en 1960, estos obreros y sus familias, llamados 
candangos, fueron expulsados de la ciudad: terminaron asentándose 
en la periferia, en cinturones de miseria, en zonas de riesgo, y en 
ciudades satélite.

Este dramático proceso de construcción inhumana de la ciudad, 
de exclusión y de fragmentación que se vivió en Brasilia se repite en 
muchas urbes de nuestra América: los empobrecidos producen una 
ciudad en la que no pueden vivir. 

La ciudad actual, en tanto asentamiento humano, es un 
constructo moderno que se visualiza exclusivamente desde el 
ángulo urbanístico, arquitectónico y económico. Constituye, en 
esencia, espacios o conglomerados humanos con un metabolismo 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (12 de febrero 2021), en Ciudad Caracas.

59



Date con la ciencia 

278

lineal de alto consumo y, a la vez, con altas tasas de generación de 
desechos. En relación con su entorno, terminan siendo parásitos de 
los ecosistemas a su alrededor. 

La ciudad, tal como se configuró en la Abya Yala a partir de 
la invasión y conquista europea, no solo desfiguró los patrones 
de asentamiento humano existentes, sino que, además, terminó 
convirtiéndose en un verdadero instrumento de dominio y de 
desigualdades. Analizar la ciudad y reflexionar sobre otra ciudad 
posible constituye el campo de estudio de una investigadora 
venezolana. Se trata de Dayana Ortiz, bióloga egresada de la 
Universidad Central de Venezuela (UCV). Actualmente, investiga en 
el Centro de Ecología del Instituto Venezolano de Investigaciones 
Científicas (IVIC).  

Esta caraqueña nos recuerda que las ciudades y sus procesos 
de configuración sociohistóricas han sido estudiadas en amplias 
investigaciones que caracterizan sus dinámicas y atributos desde 
múltiples perspectivas de las ciencias sociales, las ciencias humanas, 
la arquitectura y el urbanismo. Es así como se han generado 
conocimientos importantes sobre aspectos socioculturales del 
entramado urbano asociado a la ciudad, pero dejando de lado aspectos 
ecológicos de fundamental importancia para la comprensión integral 
de su entorno biofísico y psicosocial. En contraste, la ecología, como 
ciencia, se ha enfocado en estudiar los componentes físico-naturales 
sin tomar en consideración el modo de vida de la especie humana y 
su integración como parte del ecosistema.

Es allí donde surge una disciplina que combina todos estos 
factores: la ecología urbana. Según nos relata Dayana, es desde una 
óptica que relacione y coloque en la misma balanza conocimientos 
sobre los procesos y ciclos ecológicos y las dinámicas socioculturales 
que podemos llegar a dilucidar el funcionamiento de las ciudades 
y, muy especialmente, proponer estrategias para lograr cambios 
transformadores hacia ciudades vivibles y sustentables. Según esta 
bióloga caraqueña, tenemos en la ecología urbana, herramientas 
para apuntar hacia la ciudad comunal como el modelo de ciudad 
al que aspiramos. 



279

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

Dayana realizó un estudio de campo en la localidad de Lídice, al 
noroeste de Caracas, en donde aplicó técnicas de investigación-acción-
participativa (IAP) para entender la dinámica de esta comunidad 
desde una noción socioecológica con un enfoque integrador, que 
no dicotomizara la sociedad por un lado y la naturaleza por el otro. 
El trabajo de revisión histórica, la interrelación con los pobladores y 
el análisis de las variables naturales y sociales, de manera integrada, 
permitió a Dayana una caracterización de ese conglomerado y la 
elaboración de hipótesis sobre los procesos socioecológicos que 
estructuran el paisaje urbano.

Es posible entonces darse cuenta que cada conglomerado es 
producto de una historia y una cultura imbricada en un paisaje que 
es transformado, pero que, al mismo tiempo, influye y transforma 
las tramas sociales. Cada localidad tiene, entonces, características 
propias y una historia que deben tomarse en cuenta antes de intentar 
imponer modelos homogeneizantes que terminen reproduciendo 
los vicios de la ciudad moderna/colonial/capitalista, incluso desde 
buenas intenciones, y nos alejen de la ciudad comunal descolonizada 
y sustentable ambiental, social, política y culturalmente a la que 
aspiramos y por la cual trabajamos, a diario.   





281

Dime qué comes y te diré de qué padeces*

He aquí una noticia que presumo
habrá de entristecer en grado sumo

hasta a los caraqueños más austeros:
¡muy pronto de Caracas, como el humo,

tendrán que evaporarse los chicheros!

Pues de un tiempo a esta parte se las tiene
dedicada la higiene,

y aunque nadie jamás bajó al sepulcro
por culpa de un chichero poco pulcro,

sin tomar esto en cuenta ordena el SAS
que coja cada cual su cachachás!

Aquiles Nazoa, en El ocaso de los chicheros

Desde el momento que salimos del vientre materno, empieza 
nuestra socialización con el entorno (aunque en el vientre materno, 
hay interacciones incipientes desde el vínculo amoroso). Una de las 
interacciones, quizá la más íntima, ocurre a través de la alimentación. 
El pecho materno representa, durante los primeros años de vida, 
todo un mundo de sensaciones, que van desde la satisfacción de una 
necesidad básica hasta la materialización del amor mismo. Luego, 
esa sensación de placer se traslada hacia elementos del entorno que, 
de la mano de quien nos cuide, aprendemos a reconocer. La comida 
es, entonces, la manera más placentera de integrar el ambiente que 
nos rodea al interior de nuestro cuerpo. Esa integración no se trata 
solo de aprender a escoger qué cosas del entorno son comestibles, 
y cuáles no. Se trata también de entender la compleja red de 
consecuencias asociadas a esa selección: desde elegir alimentos 
nutritivos y diversos hasta conocer los microorganismos que 
cultivaremos en nuestro tracto digestivo. Una responsabilidad que 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (11 de junio 2021), en Ciudad Caracas.

60



Date con la ciencia 

282

parece trivial, pero no lo es; ya que de ella depende, en gran medida, 
nuestra salud física, emocional y mental.

Con el advenimiento de la Revolución Industrial, los seres 
humanos hemos modificado aceleradamente todo nuestro entorno. 
Las consecuencias son evidentes, en términos de un aumento en 
la percepción de bienestar y la esperanza de vida; pero también lo 
son los estragos causados en las condiciones que, primordialmente, 
permitieron el vivir bien de la especie humana en el planeta. 
Estos cambios no solo han arrasado con la biodiversidad que, 
históricamente, nos ha circundado y alimentado; sino que, además, 
penetran en la intimidad de nuestros tejidos.

La contaminación y la transformación generada por los procesos 
industriales y la modernidad han incrementado 200 veces la 
concentración de metales pesados en fuentes de agua y en el alimento. 

La masificación de la agricultura en unos pocos monocultivos; 
el uso de plaguicidas y fertilizantes, agravado por el desarrollo 
de cultivos transgénicos; y el mal manejo de animales destinados 
a la comercialización nos exponen a niveles de contaminantes 
nunca antes experimentados por la humanidad, así como a nuevos 
patógenos causantes de epidemias y, en algunos casos, pandemias. 

Si bien es cierto que el cuerpo posee mecanismos naturales de 
desintoxicación y que la medicina moderna ha propuesto diversas 
intervenciones para contrarrestar los efectos de esta exposición, ni 
los unos ni las otras han sido suficientes para brindar niveles de 
bienestar físico y emocional óptimos, de plenitud, de vida digna. 

Son estas preocupaciones las que han llevado a Diana Garrido 
y Mónica Ramírez a redescubrir opciones que promueven la 
sanación natural del cuerpo y su descontaminación de los embates 
de la industrialización. Desde La Casa del Viento, nombre que lleva 
parte de esta increíble iniciativa, localizada en el estado Mérida, 
estas venezolanas han ayudado a cientos de personas a mejorar la 
salud propia y la de sus seres queridos, a través de la reeducación 
alimentaria y el entendimiento de los intrincados procesos 
fisiológicos asociados a la recuperación del equilibrio.



283

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

Diana y Mónica han constatado cómo el estrés sostenido, la 
edad, las deficiencias alimentarias, hábitos como el consumo de 
alcohol o tabaco, el sedentarismo, la falta de afectividad y ciertas 
susceptibilidades genéticas y epigenéticas contribuyen a complicar 
la situación de desequilibrio en la que se ven inmersos nuestros 
cuerpos. En consecuencia, cada vez son más las enfermedades 
de etiología desconocida para la medicina que se asocian al 
consumo y a la exposición a estos contaminantes. Tal es el caso 
de condiciones como el autismo, la diabetes, las enfermedades 
cardiovasculares, la celiaquía, la epilepsia, la esquizofrenia y el 
cáncer. Todas estas condiciones han sido relacionadas, de uno u 
otro modo, con el consumo de concentraciones no fisiológicas de 
metales pesados y a la pérdida de biodiversidad en la microbiota 
de nuestro tracto digestivo, como consecuencia de una forma de 
alimentación deletérea.  

La propuesta de este dúo de investigadoras se dirige a hacer 
que cada quien sea consciente de los alimentos que está tomando y 
de las consecuencias que tiene una alimentación poco balanceada, 
especialmente de aquellas dietas que incluyen alimentos procesados 
—estos, más que alimentos, son productos para el consumo y el 
enriquecimiento de empresas más interesadas en las ganancias que 
en la nutrición y la salud—. Diana y Mónica nos muestran formas 
sanas de alimentarse y de conectarse con nuestros cuerpos y con 
la Tierra.





285

Lecciones de ética política*

Debatir y estudiar es vital en momentos 
de transformación social

Dame campo, pensamiento,
y dame rienda, albedrío,

pa’ enseñarle al que no sabe
a rematar un corrío.

Cimarrones hay que verlos,
de mautes no le porfío;

puñal, sáquelo si quiere
a ver si repongo el mío.

Duele lo que se perdió
cuando no se ha defendío.

Alberto Arvelo Torrealba, en Florentino y el diablo

En 2018, Andrés Manuel López Obrador ganó la presidencia 
de México, luego de varios intentos en los cuales hubo sobradas 
evidencias de que le hicieron fraude. Su plan central era (y es) llevar 
a cabo lo que llama la Cuarta Transformación, la 4T. Como en 
otras naciones latinoamericanas, las independencias ofrecieron la 
esperanza y la promesa de una primera transformación que superaría 
el orden colonial hacia naciones soberanas y prósperas. Sucesivas 
traiciones llevaron a procesos complejos que, en México, fueron 
categorizados como una segunda y una tercera transformación. Esta 
última, como nuestra Cuarta República, terminaron siendo Estados 
decadentes y corruptos.  

El reto de las transformaciones es gigante y, en nuestra 
patria, podemos dar testimonio de las dificultades que implica. 
Transformar una sociedad requiere cambios en cada uno y cada 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (18 de junio 2021), en Ciudad Caracas.

61



Date con la ciencia 

286

una de nosotras. Emprender los cambios exige ser conscientes de 
los valores que se nos han impuesto y que hemos normalizado. 
Valores clasistas, valores racistas, valores patriarcales propios de la 
civilización moderna, que llevan al individualismo, al egoísmo y a 
la corrupción. Subjetividades que deben trastocarse y cambiarse, si 
se quieren transformaciones sociales reales.

Estos cambios son motivo de reflexión y estudio en los que 
ha estado concentrado el filósofo del Sur global Enrique Dussel. 
Argentino/mexicano radicado en México, ha expresado y ha 
advertido sobre la importancia vital que tiene emprender programas 
de formación dirigidos a cambiar las subjetividades, especialmente 
en las juventudes para afianzar una verdadera transformación 
social. Uno de los temas centrales en los cuales el doctor Dussel ha 
trabajado es, justamente, el de la ética política. Tema de investigación 
de gran interés en el ámbito de la filosofía política, pero de gran 
relevancia e impacto en el funcionamiento de la sociedad.

Son décadas de pensamiento y de investigación plasmadas 
en una copiosa producción que nos ofrece este gran amigo de 
Venezuela. Hoy, nos queremos referir a un trabajo pequeño en 
extensión, pero grande en su profundidad e implicaciones. Se trata 
del libro Hacia una nueva cartilla ético-política, que publicó la Secretaría 
Estatal de Formación Política del partido Morena, el partido que 
lleva adelante las 4T en la hermana nación mexicana.

En este texto, Dussel nos ofrece un resumen excelente de la 
historia de nuestra América desde su descubrimiento hace 30 000 
años; la invasión europea, a partir de 1492, y la confrontación de 
visiones civilizatorias que marcarán a esa «raza cósmica», que es 
América Latina. A diferencia de la cosmovisión europea, todos 
los pueblos originarios de América sostenían un principio de 
complementariedad compuesto por términos que se determinaban 
mutuamente. El origen se encuentra en un «madre-padre» del 
universo. Complementarios son hombre y mujer, mente y cuerpo, 
naturaleza y sociedad. Esa visión se convierte en referencia 
obligatoria para hacer diagnósticos culturales y éticos de nuestra 
idiosincrasia, con miras a entender el momento actual y encarar 



287

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

procesos de transformación.
La cartilla enumera los tres principios éticos que deben guiar la 

política. Principios que se sustentan en aprendizajes ancestrales. El 
primero se refiere a la afirmación de la vida: toda acción política 
debe estar dirigida a afirmar, (re)producir y acrecentar la vida, tanto 
individual como comunitaria. Cualquier acción de este tipo solo 
tendrá legitimidad si se sustenta en el consenso y en el acuerdo de la 
comunidad, lo cual constituye el segundo principio ético-político. 
Un tercer principio se refiere a la factibilidad: la acción política 
puede afirmar la vida y estar basada en el consenso, pero debe ser 
también posible. 

La modernidad ha legado un sistema injusto que niega la vida y 
es, por eso, éticamente justificado intentar trascenderla. El proceso, 
sin embargo, debe estar sustentado en el acuerdo de la comunidad 
y debe emprenderse en el corto y mediano plazo dentro de las 
posibilidades, sin olvidar el fin utópico a largo plazo: la sustitución 
completa del orden vigente. El dirigente político debe entender que 
le ha sido dada una responsabilidad por el que verdaderamente 
posee la autoridad suprema: el pueblo. «Mandar obedeciendo» es la 
única consigna ética posible.

Debatir y estudiar estos temas son cuestiones vitales en momentos 
de transformación social. Es imperativo identificar las raíces de los 
problemas y actuar de manera coherente. La cartilla ético-política 
que nos regala el maestro Dussel es una base fundamental para 
ser estudiada por nuestra juventud. Como nos dice este gran 
filósofo, sin esos principios, sin la formación necesaria, cualquier 
transformación que se intente correrá el riesgo de convertirse en un 
castillo de naipes.





289

Un libro para pensar*

Investigaciones sugieren un cambio de rumbo 
para salvar la vida en el planeta

 En los días que corren,
particularmente desde que se produjo

el derrumbe de la Unión Soviética,
ha cobrado nuevo impulso esta,

que es la palabra de hoy, utopía.

Todos hablan de la utopía y las utopías.

Cada quien tiene su utopía, 
caballito de batalla de los políticos,

predicadores religiosos y 
aspirantes a reformadores sociales.

Aníbal Nazoa, en La palabra de hoy

La caída del muro de Berlín, en 1989, generó una brecha entre 
aquellas personas que hasta ese momento se definieron de izquierda 
y defendían el socialismo. Se impuso un discurso según el cual 
el capitalismo emergía triunfante y las experiencias socialistas se 
mostraban como fracasos. Era el triunfo sobre el «autoritarismo» y 
sobre un modelo que, en última instancia, según ese discurso, había 
dejado un legado de impacto y desastre ambiental generalizado. Se 
produjo dentro de la izquierda, una brecha entre un sector que 
mitificaba al socialismo y negaba sus errores y fracasos, y otro que 
satanizó la experiencia del socialismo real cayendo en la trampa del 
lenguaje mediático neoliberal e ideas como la del fin de la historia.

Hoy, es casi un lugar común hablar del daño ambiental que 
se produjo en los estados socialistas. Se asume como una verdad, 
pero sin mayores análisis que evalúen cómo era la situación en esos 
países cuando la experiencia socialista comenzó, sin cuantificar el 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (24 de septiembre 2021), en Ciudad Caracas.

62



Date con la ciencia 

290

verdadero impacto ambiental ni mucho menos comparar situaciones 
equivalentes en estados capitalistas, hayan sido democracias liberales 
o dictaduras militares.

Es así como se menciona el accidente nuclear de Chernóbil y 
se coloca como ejemplo del daño que un sistema socialista puede 
causar en el ambiente, pero cuando se habla del accidente en Bhopal 
o en Fukushima nadie le atribuye su causa al sistema capitalista del 
país en donde se produjo la tragedia. 

Una vez más nos encontramos con la imposición de relatos que 
de tanto repetir se convierten en verdad, pero que, en honor a la 
verdad, requieren de estudio, análisis e investigación. Un estudio de 
este tipo es, justamente, lo que nos ofrece el investigador italiano 
Salvatore Engel Di Mauro en su libro Estados socialistas y el ambiente, a 
cuya presentación fuimos invitados esta misma semana.

Engel Di Mauro comienza aclarando que no existe una 
definición monolítica de Estado socialista. Las múltiples lecturas 
hacen que un análisis que coloque como una sola realidad a los 
diferentes Estados que se autodefinieron socialistas sea un análisis 
superficial. La Unión Soviética, por ejemplo, duró 70 años; tuvo 
un pasado imperial y desarrolló una fuerte industria. Burkina Faso, 
por otro lado, duró 3 años; fue víctima de la colonización europea 
y del acoso de los poderes neocolonialistas, luego de alcanzar su 
Independencia. Hungría, Polonia, Congo, Vietnam, Corea del Norte, 
Cuba, Bolivia, Venezuela son realidades muy diferentes que Salvatore 
Engel Di Mauro comenta y visibiliza, sin juicios prematuros, 
aportando elementos de reflexión al momento de evaluar lo que fue 
el socialismo real durante el siglo XX, así como las experiencias que 
sobrevivieron al siglo o emergieron en este siglo XXI.

La investigación refleja datos muy interesantes que compara 
indicadores, tales como emisiones de CO2 o metano, y demuestra cómo 
son y han sido históricamente menores en los Estados socialistas. El 
autor se detiene a valorar políticas de protección de especies y áreas, 
y enmarca su análisis en contexto histórico y geopolítico. Aunque él 
mismo se autoidentifica como alguien de izquierda, el análisis que 
realiza lo hace sin prejuicios ni complejos: no romantiza ni mistifica 



291

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

las experiencias socialistas, mas tampoco las sataniza. 
La importancia de este tipo de estudio es aportar elementos 

que nos permitan aprender de las experiencias con sus logros y 
desaciertos, y no caer en análisis superficiales y nihilistas que hacen 
que, por ejemplo, un sector de la izquierda latinoamericana haya 
atacado las políticas de Evo Morales por extractivistas, pero no 
se hayan pronunciado en contra del golpe de Estado, a pesar de 
que iba dirigido a controlar la extracción de recursos de manera 
generalizada y destructiva. 

La evidencia científica revela que el planeta está en peligro, y 
es el sistema económico dominante, el capitalismo, el causante. En 
los Estados socialistas también hubo y hay impactos ambientales; 
sin embargo, un análisis detallado revelará que, en su mayoría, el 
impacto lo está produciendo el modelo productivista propio del 
capitalismo y que, en esencia, se repitió en los estados socialistas. 
La propiedad de los medios de producción cambió de manos, pero 
la visión moderna —que separó al humano de la naturaleza y que 
ve la historia como procesos lineales que llevan del «atraso» al 
«progreso», de la «barbarie» a la «civilización», del «subdesarrollo» 
al «desarrollo»— es la base del problema. Un cambio de rumbo 
es necesario. Por consiguiente, debemos estudiar y evaluar las 
experiencias de cambios que ha habido y que se están dando para 
elaborar teorías propias y en la praxis ir construyendo, con pie 
firme, una sociedad diferente, justa, igualitaria y perdurable.  





293

El racismo es la pandemia*

Venezuela promueve el conocimiento y el respeto 
por la diversidad de la herencia y la cultura afrodescendiente 

Vengo de tres sombras
pero solo conozco

el desprecio que marcó la calzada
que me conducía a las otras dos.

Por muchos años sentí maíz amargo en mis huesos
aunque era dulce la arepa de mi infancia

y soleadas las hamacas que arrebujaban mis espejismos.

Por mucho tiempo sentí el escozor del esclavo
y la rodilla rota de los shamanes.

Gustavo Pereira, en Cartas de (des)identidades

Hace 20 años, la Organización de las Naciones Unidas celebró, 
en la ciudad sudafricana de Durban, la Tercera Conferencia Mundial 
de Lucha Contra el Racismo, la Discriminación Racial, la Xenofobia 
y las Formas Conexas de Intolerancia. Un evento de importancia 
vital que tuvo que superar importantes obstáculos para lograr su 
realización. De dicha reunión se desprendió una declaración y un 
programa de acción. El objetivo era claro: eliminar todo tipo de 
discriminación y borrar el flagelo del racismo de la sociedad. Veinte 
años más tarde, una evaluación de los avances revela un panorama 
sombrío. Pocos avances e incluso retrocesos.

De este tema, estuvimos conversando con el investigador y 
activista afrodescendiente Jesús «Chucho» García, quien nos ofreció 
un relato interesante sobre el origen del racismo y las acciones que 
se han emprendido para combatirlo, tanto a nivel mundial como 
en nuestro país.

El racismo, nos dice «Chucho» García, es una invención del 
colonialismo con la finalidad de justificar la explotación de africanos 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (15 de octubre 2021), en Ciudad Caracas.

63



Date con la ciencia 

294

e indígenas, principalmente, en América. Tres justificaciones 
fueron utilizadas: una justificación biológica, una religiosa y otra 
económica. Veamos cada una.

Desde el punto de vista biológico, existe lo que podemos 
denominar racismo «científico» que no es más que el uso de terminologías 
y métodos científicos para tratar de demostrar la existencia de razas 
humanas y la superioridad de la llamada raza blanca. El racismo 
«científico» tuvo su auge en el siglo XIX. El mismo Charles Darwin, 
quien era muy meticuloso en la recolección y el análisis de la 
evidencia, llegó a hablar de razas humanas, a pesar de que carecía 
de toda evidencia. El inglés colonialista le ganó al agudo científico.

Desde el punto de vista religioso, el racismo fue justificado 
desde el inicio de la invasión europea a Abya Yala. Famoso fue 
el debate de Valladolid, en 1550, entre Bartolomé de las Casas y 
Juan Ginés de Sepúlveda, referente a la tenencia o no de alma de 
los nativos de esta tierra. Ginés de Sepúlveda consideraba que estos 
no tenían alma, por lo que el maltrato al cual estaban sometidos no 
era pecado y podía justificarse. La misma idea fue trasladada a los 
africanos esclavizados.

Desde el punto de vista económico, podemos mencionar, 
como ejemplo, el Código Negro, de Jean-Baptiste Colbert, en 
1685, durante el reinado de Luis XIV en Francia. Dichos códigos 
justificaban la esclavitud bajo razones económicas. Así se impuso 
un férreo sistema basado en mano de obra esclavizada en Haití y 
otras posesiones francesas.

Una larga lucha de los pueblos afrodescendientes ha llevado 
a varias convenciones y conferencias mundiales. La primera es la 
Convención de las Naciones Unidas sobre la Eliminación de Toda 
Forma de Discriminación Racial, en 1965, que sienta las bases y los 
principios que condenan el racismo, y ordena la implementación 
de medidas y acciones para combatirlo. Luego, ocurren tres 
conferencias: dos, en Ginebra (1978 y 1983); y la última en Durban, 
la cual mencionamos empezando este artículo.

En dichas conferencias, queda establecido que cualquier 
noción de superioridad racial es científicamente falsa, 



295

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

moralmente condenable, socialmente injusta y peligrosa, 
y debe rechazarse. En este sentido, la Organización de las 
Naciones Unidas proclamó el período 2015-2024 como Decenio 
Internacional para los Afrodescendientes. 

Algunas acciones se han realizado en Venezuela desde el punto de 
vista institucional. Así se han dado pasos para promover el respeto 
y la protección de los derechos humanos de los afrodescendientes, 
promover el conocimiento y respeto por la diversidad de la herencia 
y la cultura afrodescendiente y la aprobación de marcos jurídicos 
que apunten a cumplir con el programa de acción en Durban. A 
pesar de ello, es mucho lo que falta. El racismo, como nos dice 
nuestro amigo Jesús «Chucho» García, es la verdadera pandemia de 
estos tiempos y debemos comenzar por reconocerlo y visibilizarlo 
para tomar medidas realmente efectivas contra toda forma de 
discriminación e intolerancia.

Como dato final, les contamos que esta historia la pueden revisar 
—y estudiar— en el libro Afrodescendientes en América Latina y el Caribe, 
de Jesús «Chucho» García, y su tercera edición será presentada en 
la próxima Feria del Libro en Caracas, a celebrarse del 4 al 14 de 
noviembre de 2021. Investigación militante hecha en Venezuela.





297

Descolonizar las mentes*

Y yo entre tanto buscaré mi sangre
perseguiré mis ojos tercamente,

perseguiré mis manos por el tiempo,
por tierras abonadas por mis zumos;

haré preguntas vegetales y hondas:
dónde han ido mis ojos y mis sienes. 

Ana Enriqueta Terán, en De testimonio

¿Por qué somos testigos de tantas injusticias? ¿Por qué observamos 
la destrucción del planeta y pareciera que no hay manera de detener 
esa destrucción? Es el tipo de preguntas que nos hacemos y cuya 
respuesta requiere mucho análisis, mucha reflexión, mucho pensar 
lo que hay que pensar. Entender la realidad es condición necesaria 
para identificar soluciones; condición necesaria para orientar las 
luchas que buscan cambiar esa realidad que no logramos aceptar.  
Son preguntas que la Escuela Descolonial de Caracas intenta poner 
en la mesa y, de esta manera, mover a la búsqueda de alternativas.

La Escuela Descolonial de Caracas es un espacio para la reflexión 
que ya lleva seis ediciones. Se ha realizado de manera ininterrumpida 
cada mes de octubre desde el año 2016. En esta, un grupo de 
pensadores y pensadoras exponen ideas que buscan provocar a las 
personas asistentes y llamarlos a repensar el mundo desde una óptica 
transformadora y distinta. Es un espacio de análisis del modelo 
civilizatorio dominante, que no se queda en la descripción pesimista 
de la realidad, sino que abre las puertas a un futuro diferente. Un 
futuro no solo de vida. Un futuro de vida buena.

Se trata de construir una crítica a la modernidad/colonialidad 
en tanto modelo civilizatorio y al capitalismo en tanto modelo 
económico. Un reconocimiento del carácter racista, clasista y 
patriarcal de dichos modelos; la identificación de las causas 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (29 de octubre 2021), en Ciudad Caracas.

64



Date con la ciencia 

298

estructurales de la crisis actual y la búsqueda de alternativas 
societales verdaderamente transformadoras y revolucionarias, y no 
simplemente reformistas.  

La Escuela ha contado con la participación profesores y 
profesoras que, con entusiasmo y compromiso, han dedicado 
tiempo y esfuerzo a compartir sus reflexiones, sus estudios y sus 
experiencias con un numeroso grupo de estudiantes que, año tras 
año, incorporan cuestionamientos, debate y deseos de profundizar 
en la construcción de un pensamiento original. Un pensamiento 
situado que, sin negar los aportes de pensadores occidentales y 
occidentalizados, incorporan visiones nuestroamericanas, visiones 
desde el Sur global.

Como profesores permanentes, la Escuela ha contado con 
la presencia del sociólogo puertorriqueño Ramón Grosfóguel, 
impulsor y motor de esta y otras escuelas en España, Sudáfrica, 
México y Brasil; la feminista mexicana Karina Ochoa; el 
antropólogo venezolano José Romero Losacco; y, hasta el año 
pasado, el filósofo boliviano Juan José Bautista, quien nos dejó 
tempranamente este año. Enrique Dussel, uno de los filósofos más 
importantes de nuestra América, también ha sido inspiración y 
promotor de este espacio, y ha participado con sus reflexiones en 
cuatro de las seis escuelas. 

Un esfuerzo importante se ha hecho para aumentar la diversidad 
de visiones, así como la participación de venezolanos y venezolanas.  
De esta manera, han sido invitados la franco-argelina Houria 
Bouteldja; Aura Cumes, de Guatemala; Sabelo Ndlovu-Gatsheni, 
de Sudáfrica; Roberto Hernández, de EE. UU.; y el andaluz Javier 
García. De Venezuela, participaron Juan Carlos Rodríguez y 
Meyby Ugueto-Ponce. 

Este año, la sexta edición de la Escuela incorporó nuevas 
voces, como fueron la filósofa mexicana Katya Colmenares; Rafael 
Bautista Segales, de Bolivia; y Gonzalo Basile, de Argentina; así 
como a Jesús «Chucho» García y Liccia Romero, de Venezuela. 
Ramón Grosfóguel hizo la clase de apertura, mientras el maestro 
Dussel dio la clase magistral para el cierre. José Romero Losacco 



299

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

y Karina Ochoa contribuyeron con interesantes disertaciones; y la 
venezolana Ximena González Broquen, del equipo organizador, 
aportó una síntesis de las clases de la semana. Pandemia, cambio 
climático y el sostenimiento de la vida fueron los ejes conductores 
de esta escuela que profundizó en el análisis de las contradicciones 
civilizatorias y en el llamado a reconstruir verdaderas comunidades 
de vida, en oposición a lo que se ha revelado como una civilización 
de muerte. 

Esta edición de la Escuela Descolonial de Caracas se hizo como 
homenaje a Juan José Bautista, cuyo nombre será adoptado por las 
consiguientes escuelas. Juan José dejó una importante influencia en 
muchos de los estudiantes que lo escucharon desde la primera, en 
2016. Sus reflexiones, su visión especial del mundo que nos rodea y 
que nos hizo lo que somos, nos llama a re-encontrarnos con nuestra 
historia, nuestra cultura, nuestros ancestros y a luchar, para que 
hagamos juntos/as un mundo mejor, una civilización de vida, un 
futuro hermoso y prometedor. 





301

Pensar para transformar*

V Congreso Venezolano de Ciencia, Tecnología e Innovación 
invita a ir a la raíz de los problemas

Nosotros necesitamos construir nuestro estilo científico-tecnológico.
Irle dando forma —y este acto es esencial,

porque nuestro estilo no es el estilo del Norte:
es un estilo criollo, un estilo nuestro, creativo, diverso—,

que venga de nuestras propias entrañas,
de nuestra historia, nuestra cultura, nuestras tradiciones,

y sobre todo y, especialmente, que sea impulsado
en función de nuestras necesidades.

Hugo Chávez Frías (abril de 2008)

La ciencia, como la conocemos, es una de las piedras angulares 
de la civilización moderna. Sin negar los innumerables aportes que 
ha legado en campos tan disímiles, como la salud, la agricultura, 
energía, telecomunicaciones, etc., la ciencia es también la 
herramienta que reproduce y sustenta los valores de la modernidad, 
valores que han llevado a la crisis social, económica y ambiental de 
la que somos testigos hoy. 

La comunidad científica, el campo científico, según Pierre 
Bourdieu, se estructura y se comporta de formas específicas. Los 
científicos y las científicas investigan de acuerdo con ciertas premisas 
y protocolos. Sus resultados son igualmente expuestos y divulgados 
siguiendo normas y espacios especializados: revistas científicas 
indexadas y reuniones, congresos o conferencias científicas. En el 
caso de los congresos, estos son espacios de encuentro en donde se 
espera que la comunidad intercambie avances y expongan novedades 
que, prontamente, deberán aparecer publicadas.

En general, en esos espacios, los científicos y las científicas 
exponen sus avances en ponencias, que duran entre 10 y 15 minutos, 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (12 de noviembre 2021), en Ciudad Caracas.

65



Date con la ciencia 

302

y responden, por un breve tiempo, las preguntas que se les hagan. 
Algunos con más renombre (capital simbólico, en los términos de 
Bourdieu) son invitados a dar conferencias que pueden durar hasta 
una hora. Otros llevan sus trabajos en forma de afiches que son 
presentados durante una mañana, un día o un poco más. Se hacen 
actividades sociales y, en algunos casos, se publica un libro con los 
resúmenes de los trabajos presentados.

La dinámica descrita suele acompañar la ciencia subsumida en 
el interior del proyecto de la modernidad. Karl Marx escribió en 
su famosa Tesis sobre Feuerbach que los filósofos se habían dedicado 
a interpretar el mundo, cuando lo que hace falta es transformarlo. 
Tarea ardua y difícil, en tanto que es desde las mismas bases 
filosóficas ya existentes que se intenta su transformación. Algo 
similar podríamos decir de la ciencia. Vivimos momentos de una 
profunda crisis que nos obliga a repensar la ciencia que hacemos y 
a transformarla para que en esa medida coadyuve a transformar la 
realidad y transitar hacia una sociedad otra.

Este año, nuestro país protagoniza un congreso distinto. El 
Ministerio del Poder Popular para Ciencia y Tecnología (Mincyt) 
ha convocado al V Congreso Venezolano de Ciencia, Tecnología e 
Innovación, y lo ha hecho con el objetivo de promover el debate 
y de generar ideas para propiciar transformaciones. Se trata de un 
intento por subvertir el esquema tradicional de congresos científicos, 
confrontar ideas sobre la ciencia que hacemos y proponer nuevos 
marcos categoriales que nos permitan no solo entender e interpretar 
la realidad, sino también propiciar procesos de transformación. Es 
hacer de este congreso, más que un espacio para la exposición de 
resultados, un espacio de trabajo que, por tanto, se convierta en un 
espacio de investigación-acción.

Los ensayos, conversatorios y debates se han organizado 
enmarcados en tres objetivos de escala creciente tanto en lo 
temporal como en los estructural: a) vencer el problema coyuntural 
derivado del bloqueo ilegal y la imposición de medidas coercitivas 
unilaterales contra nuestro país; b) superar el rentismo petrolero y 
fortalecer la producción nacional de manera sustentable y soberana; 



303

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

c) trascender la crisis global fundamentada en el colapso del 
capitalismo y la crisis ambiental global. 

Los organizadores se han propuesto un orden de discusiones que 
comienza haciendo un balance del estado del conocimiento actual 
en cuatro áreas relacionadas: a) salud, agricultura, alimentación y 
vida; b) educación, cultura, vida, trabajo y naturaleza; c) ciudad, 
servicios públicos, ambiente y energía; d) industria, desarrollo, 
necesidades y ambiente. Dicho menú tiene un pasaje reflexivo sobre 
el momento histórico y los escenarios venideros, un análisis crítico 
del conocimiento generado y los marcos referenciales desde donde 
queremos pensar la vida y el conocimiento, así como propuestas 
para ejecutar los objetivos que se planteen y una agenda de trabajo. 

Definitivamente, un congreso distinto que invita a pensar 
horizontes de sentido y las crisis que vivimos en el presente. En 
la Escuela Descolonial de Caracas, el puertorriqueño Ramón 
Grosfóguel llamó la atención sobre la confluencia de tres crisis 
de la cual estamos siendo testigos. La primera es la crisis del 
neoliberalismo y el desmoronamiento de un modelo impuesto 
desde la década de los 70 del siglo pasado. La segunda es la crisis 
de hegemonía de los EE. UU., hegemonía que se consolidó después 
de la llamada Segunda Guerra Mundial, en 1945. Finalmente, tenemos 
la crisis de la modernidad, en tanto modelo civilizatorio iniciado 
en 1492. El venezolano José Romero Losacco agregó una cuarta 
crisis: la crisis de la cristiandad, como sistema ideológico nacido 
en el siglo cuarto. 

En el análisis de estas crisis, encontramos la raíz de la 
situación actual. Con estas olas en mente, podemos afrontar las 
transformaciones necesarias y urgentes. El V Congreso Venezolano 
de Ciencia, Tecnología e Innovación, cuya plenaria final se 
realizará entre el 29 de noviembre y el 3 de diciembre, nos ofrece 
una oportunidad para ello. Una puerta para encontrarnos y seguir 
profundizando… y creando.





305

Cerebros más complejos*

Estudios revelan la importancia de la conciencia ética

Lo que más merece pensarse
en nuestro tiempo problemático

es el hecho de que ya no pensamos. 

Martin Heidegger 

Saber matemática es lo primero que nos inculca la educación 
moderna. En las escuelas, nos enseñan a abrazar las matemáticas 
como el conocimiento más desarrollado y la base central de nuestra 
capacidad intelectual y racional. Pero, ¡ay de nosotros/as!, estudios 
neurobiológicos de la última década han demostrado que los 
cerebros más complejos son aquellos con mayor conciencia ética. 
¿Sabes por qué? 

Los cerebros éticos tienden a hacer más conexiones entre los 
millones de neuronas, dada la necesidad de pensar en todas las 
posibilidades y en los efectos probables que se pueden generar a 
partir de una acción. El pensar no se queda solo en la tematización 
crítica de un asunto o problema, también ilumina posibles salidas a 
la situación que motiva el pensar.

Las investigaciones mencionadas parecieran dejar al descubierto 
lo que algunos filósofos denominan la tragedia de la ciencia moderna y 
su racionalidad. La tendencia a abandonar la responsabilidad ética 
y moral de la complejidad del pensar se traduciría, básicamente, 
en una reducción de las capacidades de los cerebros. La lógica 
cuantificadora de la ciencia moderna/colonial no solo aminora la 
realidad, sino que empobrece la razón y desaparece, poco a poco, 
el pensar. Tal pérdida de capacidad desplaza la dimensión real de 
la civilización dominada por la tecnología y, como tal, no puede 
hacerse cargo de los efectos negativos no intencionales que produce 
la ciencia. Dicho de otro modo: la visión parcial de la ciencia 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (10 de diciembre 2021), en Ciudad Caracas.

66



Date con la ciencia 

306

moderna impide tener una responsabilidad ética para avanzar en 
la comprensión de las acciones, en la racionalidad que las sostiene 
y sus consecuencias. 

Ante este escenario, la clave-reto está en ampliar la conciencia, y 
expandir la conciencia pasa por repensar hasta nuestra propia manera 
de pensar. En el V Congreso Venezolano de Ciencia, Tecnología e 
Innovación, la filósofa descolonial Katya Colmenares subrayó la 
importancia de dar este giro pragmático y de entender que, antes de 
la conciencia hay una comunidad, no solo una comunidad humana, 
sino, más atrás, una comunidad de vida en donde participan otro 
tipo de sujetos que no son humanos: la naturaleza. 

No tomar conciencia de esta relación comunitaria —dicho en 
palabras de Katya— es como cortar la rama en la que uno está 
sentado. Es notorio que la pérdida de criterio ético es lo que hace 
la diferencia. Porque, aunque hoy tenemos una enorme capacidad 
científica, la humanidad sigue tropezando en el esfuerzo de 
construir un mundo de justicia y de equidad, donde la vida de 
todos (humanos y no humanos) sea una realidad.

La mexicana Katya Colmenares insiste en la necesidad de hacer 
un ejercicio reflexivo para mirar(nos), en comunidad, y hacernos las 
preguntas acerca de los conocimientos que queremos y necesitamos 
para avanzar en la construcción de otro modelo de saber, con un 
sustento ontológico y epistemológico completamente distinto al de 
la ciencia moderna, que nos permita reconectarnos con la vida. 

Este es el ejercicio que propone Katya, desde el pensamiento del 
boliviano Juan José Bautista: marchar hacia la producción de otro 
concepto de conocimiento, de otro concepto de razón, que ponga 
la vida en la base y en el centro de la comunidad y en nosotros/as. 
Cada uno, cada una tiene que hacer carne ese principio: decidir por 
la vida, en nuestra práctica cotidiana, y poner esta responsabilidad 
como criterio último de la razón. Solo así la humanidad 
reencauzaría el proyecto civilizatorio y trascendería las crisis que 
enfrenta hoy el planeta.

Tejer otro concepto de ciencia implica recuperar los saberes 
de los pueblos y su historia negada e invisibilizada, aceptar que 



307

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

hay otras formas de construir conocimiento o saberes, y pensar en 
comunidad. Necesitamos, además, un pueblo de conocimientos que 
esté dispuesto a abrirse y a cuestionar las propias bases sobre las 
que hemos sido formados. Es un trabajo duro, pero necesitamos 
reconfigurar ese sujeto. Un científico o una científica que, antes de 
estar comprometido con lo que aprendió en la escuela, se comprometa 
con la lucha de la emancipación y la dignidad de los pueblos. Solo 
así iremos promoviendo otras formas de conocimiento, formas que 
pueden significarnos importantes modos de supervivencia.

El compromiso de acompañar la formación de nuevas 
generaciones de cerebros complejos, marcado por el pensamiento 
ético crítico, se traduce en producir otro modo de vida, otro tipo de 
intersubjetividad y otro modo de desear la vida, distintos a los que 
el capital impone. 





309

Anhelo de grandeza*

Este tono levantado del español es un defecto,
viejo ya, de raza.
Viejo e incurable.

Es una enfermedad crónica.

Tenemos los españoles la garganta destemplada y en carne viva.

León Felipe, en Pero por qué habla tan alto el español

Mucho se habla de la importancia de conocer la historia para 
entender el presente. También sabemos, sin embargo, que la historia 
la escriben los vencedores y que, como toda producción intelectual, 
parte de un lugar de enunciación específico. La historia escrita, la 
historia oficial, está imbuida de valores, culturas y visiones propias 
de un tiempo y espacio particular. Es así como los cambios de época 
y las crisis influyen en la forma en que releemos y reinterpretamos 
la historia.

Hoy, nos referimos al caso particular de España y a una 
visión alternativa de su historia oficial que nos ayuda a entender 
procesos actuales que no solo afectan a la propia España, sino que 
trascienden a un ámbito geopolítico importante. Nos referimos 
a un reciente trabajo del antropólogo e investigador descolonial 
venezolano José Romero Losacco que publicara en la revista 
EHumanista, hace unas semanas.

El trabajo se titula «Imperiofilia, diferencia colonial y doble 
conciencia imperial. Una lectura descolonial y latinoamericana 
de la crítica a la leyenda negra». Se trata de una investigación 
que lleva a Romero Losacco a reflexionar sobre las causas de 
los nacionalismos y el auge de la derecha y la extrema derecha, 
especialmente en España. 

En efecto, España se sostiene sobre dos mitos fundantes que 
mantienen el ideario de nación y, más allá de eso, de imperio. El 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (11 de febrero 2022), en Ciudad Caracas.

67



Date con la ciencia 

310

primero de los mitos fundantes es la llamada reconquista. La historia 
oficial de España habla de la heroica recuperación de un territorio 
supuestamente arrebatado por extranjeros. Se trata nada más y nada 
menos de la invasión y conquista de al-Ándalus por parte de los 
reinos de Castilla y Aragón en 1492. Hoy, las escuelas españolas 
enseñan ese mito, según el cual árabes musulmanes habrían invadido 
la península en el siglo VIII, impuesto el islam y arrebatado tierras a 
los españoles. Mito, que no tiene sustento histórico alguno. España 
no existía entonces como nación y hay evidencia de que lo que 
ocurrió fue la conversión masiva de la población al islam, creando 
una civilización floreciente en momentos en que Europa vivía el 
oscurantismo. La idea de reconquista busca generar un vínculo con 
Europa al verse a sí mismos como herederos del Imperio romano.

El segundo mito nace con la invasión a Abya Yala, lo que es 
aún llamado en España como el «descubrimiento» de América. 
Este mito crea el ideario de imperio. El Siglo de Oro de España. 
El imperio donde no se ponía el sol. La realidad es que, para el 
siglo XVII, ya España era un imperio de segundo o tercer grado 
subordinado a las naciones del norte de Europa. España vive, 
entonces, el dilema y la doble conciencia colonial de mirar al 
sur, con aires de superioridad, basada en su pasado imperial, pero 
sabiéndose subordinada al mirar al norte.

Aquí es pertinente referirse a la llamada diferencia colonial, que 
es la brecha que se genera entre las metrópolis y sus colonias o 
excolonias, y en cómo esa diferencia se expresa en las propias élites 
criollas que viven entre la subordinación y el deseo de pertenecer 
al Imperio. Como nos lo dice José, el vivir la modernidad desde 
la diferencia colonial; esto es: «Ser no siendo, pero queriendo ser». 

Pero hay otra diferencia y es la diferencia imperial. Básicamente, 
las tensiones y rearreglos entre los imperios. En este sentido, España 
queda relegada a un papel subordinado por lo que sus propias élites 
se ven en la posición de vivir la diferencia colonial de la que nos 
referimos arriba. 

¿Por qué es tan pertinente estudiar y entender estos procesos? 
Estamos siendo testigos de un proceso de reacomodo geopolítico, 



311

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

con el posicionamiento de China como potencia dominante 
y la búsqueda desesperada de EE. UU., por mantener su poder 
hegemónico. En este juego, salen a relucir las diferencias imperiales, 
pero muy especialmente las diferencias coloniales dentro del propio 
Norte global. España se ve a sí misma como nación incapaz de 
tomar sus propias decisiones que, al final, son tomadas por EE. UU., 
la OTAN o los poderes de Europa (Alemania y Francia). Surgen, en 
este contexto, los sectores nostálgicos de ese pasado colonial que 
incluye su sentido de superioridad, racismo y xenofobia. Dicho en 
otras palabras, los sectores de derecha neofascista.

Entender el origen de todos estos procesos es vital para 
enfrentarse en la arena política y hacer los cálculos geopolíticos, tan 
necesarios en momentos de asedio. Es una investigación hecha por 
un venezolano que aporta al entendimiento de nuestra realidad y 
que busca promover el debate y la discusión. Una mirada otra de la 
historia, desde Venezuela para el mundo.





313

Cabalgar los nuevos tiempos*

Pensar implica tener la capacidad de discernir 
y penetrar la realidad 

Tú ya no puedes mirarte ni mirarme, no sabes
lo extraño que es ser pez u hombre.

Somos, te digo, inverosímiles, caprichos
de una madre delirante

que cuaja infinitas e insensatas formas en el mar.

José Watanabe, en El fósil

La noche de este 15 de enero, el presidente de Venezuela envió 
el Mensaje Anual a la Nación. En 2021, ya había lanzado el reto de 
pensar como país. Pero, este enero, la invitación a pensar, propuesta 
por Nicolás Maduro, incluyó una interpelación histórica: pensar 
para cabalgar los nuevos tiempos y atender los cambios epocales. 
«Nuestro pensamiento debe ir adelante», exhortó el jefe de Estado, 
tras mencionar el futuro que viene con el uso de las redes sociales 
digitales y la necesaria disrupción cultural.

Después de ver la opinión publicada, resulta tentador quedarse 
en las circunstancias, y no preguntarse de cuáles cambios epocales 
estamos hablando. El futuro que nos espera —según algunos ‘análisis’ 
compartidos, a finales de 2021, por ‘expertos’ que ayudan a 
reproducir la lógica capitalista del colonialismo digital— está 
marcado por el metaverso: «Todo lo rutinario se vuelve virtual y 
opera por esquemas de suscripción»; «las redes sociales digitales son 
la base del entretenimiento del futuro. Ser parte de ellas significa 
experimentar algo auténtico y descubrir la información en forma 
dinámica»; «los patrones de consumo estarán mediados por la 
inteligencia artificial»; «desconectarse de la nueva multiplicidad 
virtual no será una opción»; «con las redes digitales, el mundo 
estará viendo un nuevo inicio, un renacimiento, que traerá grandes 
oportunidades para satisfacer todos esos requerimientos y cambios 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (21 de enero 2022), en Ciudad Caracas.

68



Date con la ciencia 

314

de pensamiento». En apariencia, uno podría decir que, tal vez, 
alguna razón existe para creer que, con el metaverso, podría haber un 
renacimiento de otra humanidad. Pero, yendo a la raíz, ¿acaso este 
nuevo inicio no será más que un reseteo de la economía capitalista?

Es innegable que el capitalismo, en su crisis sistémica, ha venido 
perdiendo su capacidad real de satisfacer las necesidades materiales 
que prometió garantizar a un porcentaje muy reducido de la 
población planetaria (el 20 %); sector al cual necesita comprometer 
para la legitimación de la acumulación de capital (vale recordar 
que el 80 % de la población del planeta siempre le ha sido 
irrelevante a este sistema). Consciente de dicha realidad, el sistema 
ha generado un mecanismo virtual de generación de ‘satisfactores’ 
a las necesidades que resulta muy potente para el control social 
y una transformación cultural favorable a la dominación y a la 
explotación. Estos dispositivos son las llamadas redes sociales digitales. 

La crisis del capitalismo, anclada a un agotamiento sistemático 
de las condiciones del planeta, aspira a un aislamiento social que 
propenda a la desarticulación política de la gente, para frenar las 
protestas sociales de diferente índole activadas, en los últimos años, 
contra el sistema. Logrado este objetivo, en lugar de sujetos, todos nos 
convertiríamos en objetos, imbuidos en burbujas, que responderíamos 
a un nuevo orden mundial de control societal, extraordinariamente 
funcional al capitalismo direccionado por el 1 %. 

El nuevo orden establecido con la pandemia de covid-19 así 
pareciera evidenciarlo. Esta pandemia es un laboratorio donde 
todos son condenados a vivir en tubos de ensayo; es decir: en 
confinamiento, vida virtual. Como lo decía la ministra de Ciencia 
y Tecnología de Venezuela, Gabriela Jiménez-Ramírez, en una de 
sus reflexiones sobre las redes sociales digitales, la pandemia ha 
desnudado completamente la penitencia que hay detrás de las 
tecnologías de información. Infortunadamente, hemos visto a 
millones de personas hipnotizadas por el celular y por las distintas 
aplicaciones de mercado, con las redes digitales de la angustia. 
¿Qué objetivo hay detrás? Que la gente viva apartada, aislada de las 
realidades sociales; que la gente esté desconectada de la naturaleza 



315

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

no humana y humana, de la vida. Decía la ministra: es como si 
quisieran que lo real fuera lo informático, lo digital. Así nos alejan 
de las experiencias auténticas del mundo físico.

Hay un tema más: la interfase digital, al ser parte de nuestra 
acción cotidiana, transforma nuestra subjetividad (los recursos 
simbólicos que usamos en nuestra gestión identitaria, la 
presentación de nosotros mismos, la comprensión que tenemos del 
mundo). Las formas de hacer, pensar, sentir, de relacionarnos que 
se configuran con el uso de las redes sociales digitales modifican 
los procesos psicosociales a través de los cuales nos convertimos en 
sujetos. Mientras una persona pase más horas en el metaverso, este 
moldea más su (inter)subjetividad. Lo preocupante de este asunto 
es que, dada la novedad de los dispositivos relacionales de este 
entorno, las formas de regulación, apropiación crítica y análisis de 
los procesos que se estructuran en su seno se encuentran rezagadas 
y no permiten, en la mayoría de los casos, tener una comprensión 
más profunda de las lógicas que subyacen al mundo virtual y los 
impactos que estas provocan.

Al convertir las redes digitales en el epicentro de la vida, el 
capital marca la pauta. De modo que, si nuestro sur es hacer una 
revolución política y cultural contracorriente, debemos tener plena 
conciencia de los impactos de las redes sociales digitales, como 
armas del colonialismo. No podemos tener una pata coja en la 
capacidad de control de las redes virtuales; este tema es esencial si 
queremos hacer irreversible el socialismo. 

El reto de pensar para cabalgar los nuevos tiempos implica 
tener la capacidad de discernir y penetrar la realidad. La reflexión 
que conlleva pensar «los cambios» pasa por develar los mitos-
trampas del capitalismo que nos hacen perdernos en una maraña de 
artificios para justificar renovaciones, pero no revoluciones. No en 
vano la sabiduría popular pregona que el capitalismo prefiere ceder 
los anillos, para no perder los dedos. 





317

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

Historia insurgente





319

Historia abierta*

Intelectuales alertan sobre la necesidad de pensar 
la Revolución y el cambio de época

El tiempo que mira lo pasado, 
mira lo futuro, y por su mano pasa lo presente.

Ezequiel Zamora

Justo un mes antes de su partida física, desde La Habana, el 
comandante Chávez escribiría una carta en cuyo contenido 
subrayaría la huella de la conciencia histórica que prevalece en 
las luchas emancipatorias de los pueblos. Esta carta es uno de sus 
pasajes reflexivos más conocidos, sobre la rebelión militar del 4 de 
febrero de 1992: «El 4 de Febrero fue un día que generó fuerzas que, 
todavía, están en expansión. El 4 de Febrero no ha terminado. Su 
espíritu insumiso debe acompañarnos cada día, porque los poderes 
que enfrentamos, desde hace más de dos décadas, persisten en su 
intento de detener el curso de la historia en Venezuela, en nuestra 
América, en el mundo; son los poderes que amenazan con destruir 
la humanidad y el planeta. El por ahora de hace 21 años es, hoy, un 
para siempre del pueblo bolivariano».

Con estas palabras, Hugo Chávez significaría la tesis 
benjaminiana sobre la historia que sostiene que, en cada lucha de 
la humanidad oprimida, hay un acuerdo entre las generaciones 
pasadas y las presentes. Para el líder de la Revolución Bolivariana, 
la causa que sostenía la Operación Zamora, en febrero de 1992, 
era la causa del General del Pueblo Soberano expresada en la 
consigna «tierras y hombres libres». Visto desde esta perspectiva 
de historia no cerrada, el 4F refería, y refiere en el presente, la 
necesidad histórica de mantener la lucha contra la opresión de 
ayer y de hoy, y de cumplir los objetivos por los cuales lucharon 
las generaciones pasadas. Pero más allá, emerge otra lección: el 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (4 de febrero 2022), en Ciudad Caracas.

69



Date con la ciencia 

320

movimiento de conciencia hecho por Chávez, en la remembranza 
de febrero rebelde, no solo abraza la tesis de la redención del pasado 
—que incluye asumir los reclamos de los oprimidos del pasado y del 
tiempo presente, incluyendo a la Tierra—, sino también del espíritu 
creador e intempestivo que prevalece en cualquier revolución que 
nace a ras del sufrimiento. 

La revolución y la noción del acontecimiento genuino, de 
la lucha que se mantiene en el tiempo y se examina, a diario. Un 
controvertido y necesario tema que, esta semana, se debate en el Foro 
Internacional Revolución y Cambio de Época del Siglo XXI, a 30 
años de la rebelión del 4F. Consciente de la necesidad de lo posible y 
de lo real, Venezuela decidió organizar un encuentro de intelectuales e 
investigadores para pensar las crisis globales y los desafíos que encara 
el proceso revolucionario patriota. Tal como reza el documento marco 
de este foro, la tragedia global nos obliga a reflexionar y a tomar 
acciones frente a los valores del sistema capitalista y su inviabilidad 
para garantizar la supervivencia de la humanidad. 

En este encuentro, destaca la presencia de invitados/as 
internacionales quienes han expresado su interés no solo en analizar 
las últimas tres décadas del proceso sociopolítico venezolano, sino 
también su voluntad de aprender de esta experiencia emancipadora, 
como un faro inspirador para diversos pueblos de los Sures globales. 
Entre los países participantes, se hallan: Australia, Argentina, España, 
Benín, Ecuador, Grecia, México, Indonesia, Cuba, Colombia. 

En su rol de anfitrión, el ministro de Cultura, Ernesto 
Villegas, insistió en el compromiso moral de revisarnos para que 
«la Revolución no sea una abstracción o un fetiche». Un ejercicio 
de retorno reflexivo que pasa por pensar, en serio y con rigor, 
nuestros problemas; ir a la raíz de lo que está delante de nuestros 
ojos y entender que una revolución es un acontecimiento lleno 
de acontecimientos, de ideas, de debate y de riesgos, nunca de 
quietismo. Dicho de otra manera: reescribir la historia.

La crisis ambiental global, el colapso del capitalismo, la crisis 
civilizatoria, el mundo intrapandemia, la era digital, las trampas del 
capitalismo desfilan entre los temas a ser discutidos y estudiados 



321

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

en un escenario de una revolución con revoluciones que no 
puede conformarse con reformas superficiales; sino que, con 
amor, conciencia y conocimientos liberadores, debe transformar 
a profundidad la realidad, para defender la vida como criterio 
esencial de cualquier quehacer humano. 

La misión cultural propuesta en el mencionado foro exige 
cambiar la geografía de la razón y crear nuevas narrativas; pero, 
además, plantea mirarnos desde adentro, desde afuera y desde el 
pasado, para construir una agenda pertinente a las circunstancias 
nacionales y a la crisis planetaria que, cada día, condicionan de 
manera más radical nuestra vida. 

Ideas y fuerzas en expansión y en revolución que, por ahora y 
para siempre, nos convocan a retomar la voz de la historia abierta 
por la dignidad de los pueblos. 





323

Por algo el joropo es comunitario*

Documentos históricos revelan que el joropo es de Venezuela

Qué lindo amanece el campo
su despejada montaña

saludando a la mañana
el fresco olor a mastranto.

El vaquero con su canto
se pierde en la lejanía,

la vaca con alegría
acaricia a su ternero,

y apagando aquel lucero
vienen los claros del día.

Cipriano Alberto Moreno, en Amanecer tuyero

Campo adentro, en algunos pueblos de Lara y de Trujillo, cuando 
alguna persona no coge el son, se escucha decir, entre murmullos 
y risas traviesas: «Quería bailar tangos, y le salieron con el joropo 
venezolano y, ¡qué va!, no arrancó: se quedó como pegada». Esta 
expresión criolla recoge un momento genuino de la experiencia del 
joropo en nuestro país y su dimensión vinculante con una fiesta 
comunitaria, en esencia campesina y profundamente venezolana. 

Al principio, el «joropo» no se consideraba una forma musical, 
sino que era una acepción para describir una fiesta. Todavía, en 
algunas partes del Llano venezolano, se dice: «Esta noche, vamos a 
montar un joropo»; en otros sitios, le dicen ‘parrando’, inclusive. 
Ambos términos actúan como sinónimos. En esos encuentros, 
se toca y se baila una música, pero no, necesariamente, la misma 
música. Esta depende de las regiones donde se monta ese joropo.

Lo primero a saber sobre el joropo es que, quizá, su forma más 
antigua, según fuentes históricas, la conseguimos en el oriente 
del país. Hay una palabra que se utiliza para la música que se 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (25 de diciembre 2020), en Ciudad Caracas.

70



Date con la ciencia 

324

toca en los joropos: «fandango». El fandango es una especie de 
canto de ida y vuelta. Nace en América, como un cántico de raíces 
africanas, en tiempos de la Colonia, que se va para España y 
regresa al territorio latinoamericano. 

En el libro Ensayo sobre el arte en Venezuela, de Ramón de la 
Plaza, editado en el bicentenario del nacimiento del Libertador 
Simón Bolívar, se expone una serie de aires o melodías nacionales 
recopiladas a lo largo del siglo XIX, pero que datan, en su mayoría, 
del siglo XVIII. Una de esas melodías se categoriza como «fandango 
redondo». Ese fandango redondo que está allí, probablemente, es el 
joropo más antiguo que se preserva en el país.

El fandango se hizo joropo en la patria de Bolívar. El 
reconocido científico venezolano Lisandro Alvarado recoge, en 
su Glosario de voces indígenas de Venezuela, la economía del desprecio 
—promovida por elites— que surge ante esta música popular, de 
arrabal. Este historiador tocuyano cita la Ordenanza de 1749, 
referida por Juan José Churión, en El joropo o el jarabe venezolano: 
«En algunas villas y lugares desta Capitanía General de Venezuela 
se acostumbra un bayle que denominan “xoropo escobillao” que, 
por sus extremosos movimientos, desplantes, taconeos y otras 
suciedades que lo infaman, ha sido mal visto por algunas personas 
de seso». También registra una descripción de Leonte Olivo, en 
Flor de la sierra: «Era (la música) un joropo y sugería olor a monte». 
Este ejercicio de sistematización pone de manifiesto una expresión 
cultural comunitaria y rural intensa, que se convierte en uno de 
los mayores exponentes de un espíritu común, en su plenitud 
semántica, de resistencia, rebeldía, insistencia y (re)creación del 
pueblo venezolano trabajador de la tierra. 

El musicólogo e investigador caraqueño Ignacio Barreto, tras indagar 
sobre el joropo, señala que este es un encuentro, que forma parte del 
ciclo productivo y capta la energía de las labores de arreo y de cosecha. 
«Después que se terminaban las jornadas de trabajo agropecuario, 
empezaba el joropo. Una expresión cultural, totalmente vinculada a las 
formas de producción comunitarias tradicionales venezolanas y a las 
formas de vivir en las comunidades campesinas en Venezuela».



325

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

El significado de la palabra «joropo» está en consonancia con 
esa tradición mencionada. Hay muchas versiones, pero la más 
reconocida apunta que la palabra joropo proviene de la voz árabe 
xorop ‘jarabe’, en la acepción genérica de baile. 

Un baile que arranca al ritmo de un sonoro joropo. Hay distintos 
tipos de joropo. Ignacio aclara que estos son formas musicales con 
instrumentaciones y giros armónicos distintos, aunque «el cuatro 
lo vamos a ver en todos los joropos, menos en el joropo central». 

En su descripción musical, Ignacio no pierde detalle: «Hay 
joropo en Bolívar; en los estados centrales, en los Llanos; en Lara, 
en Mérida. En el grupo oriental, se utilizan la tambora, la maraca, 
la bandola y el cuatro. En Güiria, por ejemplo, se combina con 
la cuereta o acordeón. ¡Tú lo escuchas, y tiene familiaridad con 
el vallenato colombiano! En los estados centrales, destacan arpa, 
maraca y buche (arpa, maraca y canto); allí, generalmente, el cantante 
es el encargado de tocar la maraca; es decir: solo son dos personas. 
Además, está el golpe aragüeño que tiene su revuelta, una especie 
de varios movimientos. En Lara, tenemos el golpe, que reúne una 
batería de cuatros, percusión y maraca; esta percusión recurre a la 
tambora y al pandero. En Mérida, se halla el joropo caracoleado; 
en Cojedes, el jorconeado. En los Llanos, se toca con arpa, 
maraca, cuatro y la bandola. La bandola era la que, originalmente, 
acompañaba el joropo: el arpa vino después». 

El joropo de oriente, vale repetirlo, mantiene el instrumento 
que vino de España, introducido por los árabes: el laúd. Para ser 
precisos, la bandola oriental tiene cuatro órdenes dobles; es decir: 
cuatro cuerdas dobles. Ambas parejas de cuerdas llegan con el 
joropo, al centro de Venezuela, pero con otra sonoridad; luego, 
bajan a los Llanos y se convierten en cuatro órdenes simples.

Hay distintas formas del joropo llanero, las cuales se diferencian 
unas de otras, por su estructura armónica; a saber: el zumba que 
zumba, el pajarillo, la periquera, la quirpa, el gabán, el carnaval, 
el gavilán. Con base en esas formas, las personas cantantes van 
improvisando y van creando letras. Todo un saber que se aprende 
en la tradición oral. 



Date con la ciencia 

326

Pero ¿cuál es la ciencia del joropo? Es una danza de ritmo ternario 
con combinación de binario. Hablando en términos de compases, 
es una mixtura de 3/4 y 6/8. A veces, la melodía está en 6/8 y el 
acompañamiento en 3/4. Esta es una combinación muy interesante 
y sabrosa, muy propia de los ritmos africanos, pero también de los 
ritmos árabes. Debemos recordar que nosotros, los venezolanos y 
las venezolanas, tenemos la raíz africana por partida doble: por los 
españoles, que eran árabes (africanos); y por los negros que fueron 
esclavizados, en suelo venezolano, durante la Colonia. Por tanto, 
el joropo no solo trae la alegría de África y América, sino también 
la historia de explotación de cuerpos e intelectos de una población 
que sostuvo la economía, en nuestro país, en ese período colonial. 

Es así como vivimos el joropo, en Venezuela, desde un espacio 
de convivencia y creación colectiva, vinculado al cultivo de la tierra 
y demás labores para asegurar el sustento del pueblo. Por eso, en el 
año 2012, el joropo fue declarado una fiesta nacional.

Pero ¿eso es todo? Si el joropo es venezolano, ¿cómo llegó a 
Colombia? En los años 50 del siglo XX, hay un músico venezolano, 
de origen central que, después, se crio en Guárico, que empieza a 
escribir una serie de joropos para ser grabados, no para las fiestas 
comunitarias, sino para fines comerciales. Juan Vicente Torrealba. El 
joropo de este venezolano, llegó a los llanos colombianos, a través de 
la radio. El joropo que llegó a Colombia —tal como relata Ignacio— es 
una variación comercial, hecha con arpa, cuatro y maraca. El pueblo 
neogranadino creó los festivales, fundamentalmente en Arauca 
y Villavicencio, de este joropo comercial, y convirtieron este baile 
en una mercancía. Allí empieza a desarrollarse un tipo de joropo 
de exhibición, que algunos denominan «el aporte de Colombia a 
la evolución del joropo». Este es un joropo más malabarista, con 
repiques acelerados, que establece una ruptura con el ritmo original, 
caracterizado por el disfrute pausado, de cercanía para enamorar o 
encontrarse. Incluso, en esta versión, las bailarinas usan tutús, no la 
falda tradicional de las fiestas campesinas en nuestro país. 

A diferencia de Colombia, en Venezuela el joropo es una 
expresión cultural que se desarrolla en todo el territorio nacional. 



327

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

Ignacio insiste en la importancia de completar los expedientes 
históricos, con rigurosidad, para fortalecer la lucha por la identidad de 
esta fiesta comunitaria —patrimonio inmaterial del pueblo venezolano, 
que compartimos con la humanidad—, cuya esencia ha sido desvirtuada 
y ha degenerado, en algunos casos, en un producto comercial.

La identidad, la soberanía y el lenguaje que somos son el 
fundamento de esta investigación en musicología e historia, 
expuesta por Ignacio Barreto. A la hora de defender el joropo, la 
patria, debemos hacerlo sintiéndonos orgullosos de nuestro pasado, 
que no solo es un pasado de libertadores, sino también un pasado de 
creadores, con una vida en comunidad marcada por la solidaridad, 
la conciencia y la alegría.





329

Héroes de Carabobo*

¡La historia está viva! No solo es pasado

 —¿Carabobo? ¿Qué dice a mí ese nombre?
—¡Quiere decir, muchacho, que tendrás un pan tuyo!

Y un cielo siempre tuyo. ¡Propias serán tus manos
y tu voz y tu gesto! ¡Y propias tierras
ayer recién nacidas! ¡Tuya será la luz

de sus piedras remotas! ¡Tuya el agua violenta
de sus violentos mares! ¡El grito de su selva!

César Rengifo, en Esa espiga sembrada en Carabobo

En Carora, nació uno de los héroes de la batalla de 
Carabobo: Francisco Torres. Bautizado, por la pluma del 
cronista Tulio Febres-Cordero, como uno de «los siete infantes 
de Lara» que participaron en la independencia de Venezuela. La 
literatura indica que, desde 1813, Francisco acompañó la campaña 
libertadora de nuestro país, bajo las órdenes de Simón Bolívar. 
Participó en los desembarcos de Juangriego, Carúpano y Ocumare, 
así como en la recuperación de Guayana, liderada por Manuel 
Carlos Piar. Hizo la campaña del Centro y, en 1819, la de Apure.

Francisco José fue el único de los siete hermanos Torres que 
sobrevivió a la guerra de Independencia. Él y sus hermanos 
(Juan Asisclo, Bruno del Rosario, Pedro León, Miguel María, 
Juan Bautista, Bernardino) son protagonistas entrañables de nuestra 
historia. Sobre ellos, Febres-Cordero escribió una vez:

¡Oh, mujer afortunada,
la madre de los Torres!
Bien hubiera podido decir,
como aquella espartana a quien
preguntaron, después de las
Termópilas, qué sabía de sus hijos:

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (30 de abril 2021), en Ciudad Caracas.

71



Date con la ciencia 

330

‘Que han cambiado de madre
—contestó, llena de lágrimas—:
son ya hijos de la gloria’.

En la batalla del 24 de junio de 1821, Francisco José combatió 
a la cabeza del batallón Bravos de Apure, perteneciente a la primera 
división que estaba bajo la dirección de José Antonio Páez. En 
Carabobo, este caroreño probó una vez más su amor por la patria.

Sobre el brillante desenlace de la ruta libertadora escenificada en 
la sabana de Carabobo, el historiador venezolano Héctor Bencomo 
Barrios ofrece una relación biográfica de algunos de los líderes de la 
lucha social que acompañaron a Bolívar en esta misión.

En su libro Los héroes de Carabobo, se presenta una animada galería 
de próceres, algunos incluidos por primera vez. Es significativo que 
la única mujer biografiada es Josefa Camejo (no porque no haya 
habido más féminas en la batalla, sino que, en el momento, del 
ensayo levantado por Bencomo Barrios no se consiguió información 
rigurosa de otras mujeres en los registros historiográficos). Una 
alerta que pone sobre la mesa la necesidad de recuperar las voces 
de las mujeres en la historia de nuestra patria, en una historia que 
también ha sido borrada. Voces, como las de las hermanas de «los 
siete macabeos de la Independencia» que también apoyaron al 
ejército en combate por la libertad nuestramericana. 

Josefa Camejo es una de las guerreras incorporadas en las 
fuerzas del Libertador, que tiene extraordinarios méritos. A los 16 
años de edad, se ofreció, como voluntaria, junto a otras mujeres 
para defender el territorio de Apure que, en ese momento, estaba 
amenazado. Esta hija de Curaidebo, pequeño pueblo del estado 
Falcón, dejó la tranquilidad del campo para ir a luchar por la 
libertad del pueblo venezolano. En mayo de 1821, a la cabeza de 
unos 15 hombres armados, irrumpió en el pintoresco poblado 
Baraived. Atacó y venció. Dicen que, después de proferir su grito 
de guerra, pasó a Pueblo Nuevo. Sus acciones aseguraron el triunfo 
de la revolución en la península de Paraguaná. Al siguiente día, la 
Provincia de Coro fue declarada libre: la misión encomendada a 



331

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

Rafael Urdaneta la cumplió Josefa. Fue una de las bravas mujeres 
que prestó el juramento de fidelidad a la República y contribuyó a 
la liberación de Venezuela. 

La narrativa de Bencomo Barrios, quien fue curador del Archivo 
Libertador y miembro correspondiente de la Academia Nacional 
de la Historia, contabiliza (aunque no los presenta) a más de 8700 
autores de la hazaña de Carabobo que habría que homenajear. El 
digno elogio incluiría no solo a quienes participaron en el campo 
de Carabobo, sino también a todas aquellas personas protagonistas 
de las operaciones y las estrategias que hicieron posible la victoria 
del 24 de junio de 1821. 

En el ensayo de este historiador comprometido —además de 
las figuras reconocidas de Bolívar, Páez, Bermúdez, Arismendi, 
Mariño—, se visibilizan quijotes casi ignorados por la historiografía 
moderna/colonial y que, con la historia insurgente, son vueltos 
a poner en el corazón de la nación. Entre los criollos, aparecen 
Juan José Rondón, Julián Mellado, Antonio Gravete, José Gabriel 
Pérez y, al lado de ellos, algunos extranjeros que sumaron a nuestra 
causa independentista: George Woodberry (inglés), Rafael de las 
Heras (cubano), Ignacio Abreu de Lima (brasileño), Juan Uslar 
(alemán), Felipe Martí (polaco), Carlos Castelli (italiano), Carlos 
Eloy Demarquet (canadiense). 

De las páginas de Los héroes de Carabobo, emerge una maravillosa 
semblanza del merideño Antonio Rangel. Un joven formado, en 
el antiguo seminario de Mérida, de cuya gallardía e inteligencia 
el Libertador dejó constancia. Una vez, ante algunas quejas 
comunicadas por el colombiano Francisco de Paula Santander 
contra este andino, Bolívar dijo: «Sin el valor de Rangel y de 
sus compañeros, no vivirían muchos ilustres patriotas»; igual 
aprecio se registra en el parte de guerra de Carabobo: «... hizo 
siempre prodigios...». 

El texto al que hacemos referencia hoy, publicado en 2004, 
constituye un ejercicio de historia otra orientada a que figuren 
en el relato histórico nacional todas aquellas personas que han 
construido la historia de nuestro país. Hasta hace unos años, se 



Date con la ciencia 

332

visilizaban solo unos pocos. Las grandes mayorías: los aborígenes, 
los pardos, los zambos, los negros… las mujeres no figuraban, y si 
lo hacían, solo aparecían como rémora; incluso algunos hablaban 
de blanquear la población, para una mayor prosperidad. Hay 
expresiones registradas en la historiografía, como estas: «Un país 
tan bonito, pero con un pueblo tan salvaje»; «Gente con modales 
burdos». Toda una economía política del desprecio a lo que somos.  

Investigaciones sobre los protagonistas que tomaron parte 
activa en las operaciones de la campaña libertadora cuya historia 
nos permite recuperar una línea que nos trae 500 años de lucha 
de un pueblo triturado por puños imperiales. Un pueblo que, 
aún, continúa una dura batalla por la soberanía, la justicia y la 
independencia plenas. 



333

72Carabobo fue más que una batalla*

Venezuela propicia investigaciones de nuestra historia 
con una visión de aprendizaje para el presente y el futuro

 Los desnudos llaneros,
que en tiempos de Boves habían servido a España

derrotan a España en la batalla de Carabobo.

A golpes de machete se abren paso
por la imposible manigua del oeste,

pantanos y matorrales,
y sorprenden y arrasan al enemigo.

(…) En Venezuela, la suerte está echada.

Eduardo Galeano, en Memoria del fuego

Proclama el Libertador Simón Bolívar, en su parte oficial 
dirigido al Congreso de Colombia, el 25 de junio de 1821, que el 
ejército republicano «marchó con tal intrepidez sobre la derecha del 
enemigo, que, en media hora, todo él fue envuelto y cortado». El 
desarrollo completo de la batalla de Carabobo pudo tomar un par 
de horas, y es reconocido como el evento que selló la independencia 
de Venezuela. Una maniobra brillante del Libertador quien —se 
dice— empleaba con frecuencia un esquema táctico de movilización 
de sus tropas: marchaba por el camino menos esperado, el que 
presentaba mayor número de obstáculos. Un camino que llevaría a 
sorprender al enemigo y a garantizar la victoria.

En la escuela, aprendimos que el 24 de junio es la fecha que 
conmemora nuestra independencia. Fechas, batallas y próceres que 
deberíamos conocer: 24 de junio, 19 de abril, 5 de julio; Queseras 
del Medio, La Victoria, Mucuritas; Bolívar, Miranda, Páez. 
Pero la historia no es solo eso. Son hechos, procesos, acciones 
que ocurrieron en un contexto social, político, económico, 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (28 de mayo 2021), en Ciudad Caracas.



Date con la ciencia 

334

cultural. Hechos que, vistos en perspectiva, ayudan a entender las 
circunstancias en las cuales ocurrieron, a comprender la actualidad 
y a vislumbrar el futuro.

En el caso de Carabobo, no basta conocer los detalles de lo 
ocurrido durante esa media hora que refiere el Libertador, ni 
siquiera de las dos horas que pudo haber tomado todo el evento. 
Se trató de una campaña completa, un largo camino enlazado con 
años atrás. De esta larga ruta, nos cuenta el historiador venezolano 
Amílcar Figueroa, en una publicación reciente editada por Trinchera 
y titulada Carabobo: en la perspectiva revolucionaria del siglo XXI.

Luego de años de luchas con victorias y fracasos, la guerra de 
Independencia toma un matiz diferente. En efecto, durante la fase 
final de la guerra, el componente social de las fuerzas republicanas 
cambia con la incorporación de tropas compuestas por pueblos 
originarios y afrodescendientes. Se logra la liberación de Guayana lo 
que permite establecer un Gobierno que marca el inicio de una etapa 
de la guerra. Dos fuerzas beligerantes —con suficiente capacidad 
militar, pero desgastadas, a su vez, por años de guerra— se disputan 
el territorio desde espacios diferentes, y buscan romper el equilibrio. 
Carabobo es ese punto de ruptura, como relata Amílcar Figueroa.

Este historiador señala varios hitos que marcan la campaña de 
Carabobo. El primero es el triunfo de la campaña de Guayana. 
En efecto, en territorio liberado se logra una base de operaciones 
que permiten fundar la República desde el Congreso de Angostura, 
en 1819. Es desde allí que el Libertador diseña un escenario de 
luchas que reforzaría las posiciones republicanas y «envolverían» al 
enemigo español, en el centro de Venezuela. 

Se suceden, entonces, varios eventos cruciales. El ejército patriota 
se despliega por Apure hacia occidente y, haciendo gala de su visión 
estratégica, atraviesa el páramo de Pisba, cae de manera sorpresiva 
sobre las fuerzas realistas y vence en la icónica batalla de Boyacá que 
daría la libertad a Cundinamarca. 

La liberación de Cundinamarca cambia la correlación de 
fuerzas. Se firma el Tratado de Armisticio de Santa Ana, en 
noviembre de 1820, lo que no solo permite ganar tiempo para la 



335

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

reorganización, sino que significó el reconocimiento por España 
de la existencia de una fuerza beligerante, de un poder insurgente 
con el que debía negociar. 

Hubo, también, un cambio en la subjetividad de la población 
que se mostraba cada vez más a favor de la independencia. Es así 
como el 28 de enero de 1821, la ciudad de Maracaibo decide unirse 
a la República de manera totalmente pacífica. En mayo de ese 
mismo año, nuestra heroína Josefa Camejo logra la liberación de 
Paraguaná. El general Bermúdez, por otro lado, toma la ciudad de 
Caracas, en una maniobra de distracción. Solo quedaba derrotar al 
general español De la Torre. La suerte estaba echada en Carabobo.

Es interesante que, durante este período, hubo siempre de parte 
del lado patriota la disposición a negociar una salida pacífica, 
aunque en ningún momento se puso en cuestionamiento el 
derecho a la independencia. La independencia, para Bolívar, era 
irrenunciable. Los españoles debían irse, por las buenas o por las 
malas. El imperio, en su arrogancia, decidió lo segundo. 

Amílcar Figueroa resalta dos elementos de esta campaña: 
1) Carabobo no alcanzó su victoria estratégica sino después de 
transitar un largo camino; y 2) fue la visión de Bolívar —quien 
concibió la lucha como un amplio teatro de operaciones— lo que 
hizo determinante el triunfo. Dos reflexiones que nos invitan a 
(re)pensar la lucha antiimperialista que llevamos adelante en la 
actualidad. Investigar la batalla de Carabobo es conocer nuestra 
historia, con una visión de aprendizaje para el presente y el futuro. 





337

Pueblos clandestinos* 
Científico social encuentra en archivos históricos antecedentes 

de pueblos comunales que contribuyeron a la primera 
independencia de Venezuela

Hay que aprender a resistir.

Ni a irse ni a quedarse,
a resistir,

aunque es seguro
que habrá más penas y olvido.

Juan Gelman

Contrario a lo que muchos se imaginan, la derrota del ejército 
español en la batalla de Carabobo no representó el fin de la guerra 
de Independencia en Venezuela. La confrontación se mantuvo por 
varios años. Las fuerzas coloniales trataron de organizar unidades 
guerrilleras mientras llegaban refuerzos de Europa. Sobre estos 
hechos, el historiador Jorge Berrueta identificó una fila de hitos 
que presenta en su obra La fiel guerrilla del rey: el accionar guerrillero en 
la provincia de Caracas como factor determinante en los planes de reconquista 
española 1821-1831. 

Lo que nunca se imaginó Berrueta es que, en esta revisión, encontraría 
la ruta que lo mantiene hoy zambullido entre papeles de esa historia 
insurgente no contada por la historiografía moderna/colonial. Este 
«ratón de archivo» —como suele autodenominarse este investigador— 
consiguió documentos que dan cuentan de la existencia de algunos 
pueblos comunales clandestinos que se formaron al fragor de 
la guerra de Independencia, y que fueron parte de la estrategia 
libertaria. Pueblos que estuvieron al margen del gobierno español y 
se mantuvieron en resistencia.

La evidencia indica que algunos grupos sociales indígenas, afro, 
campesinos se vieron obligados a replegarse, en la medida en que 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (30 de julio 2021), en Ciudad Caracas.

73



Date con la ciencia 

338

los asentamientos ancestrales eran invadidos y quedaban en manos 
de los partidarios de la monarquía que imponían, a sangre y fuego, 
la identidad del mundo «civilizado». Colectivos en resistencia se 
vieron obligados a replegarse a las montañas, al campo, a los sitios 
alejados de la influencia de la monarquía y, en esos espacios, se ven 
empujados por las circunstancias a conformar pueblos que estaban 
fuera del alcance de la monarquía, incluso de la República que 
empezaba a levantarse.

Tras la batalla de Carabobo, en esos pueblos de resistencia, se 
generó una dinámica bien interesante porque, habiéndose perdido la 
figura del Estado monárquico y no existiendo todavía formalmente 
el Estado republicano (levantado también bajo los cimientos del 
pensamiento de la modernidad), la gente procedió a organizarse 
en función de la necesidad de mantenerse en pie de lucha, de 
sobrevivir, desde la perspectiva de las capacidades locales y de la 
conciencia sobre cómo resolver consensuadamente los problemas 
que se presentaban en el territorio. 

Son antecedentes del Estado comunal, prácticamente, no 
estudiados en nuestra historia, olvidados en los anales históricos, 
tal como insiste Berrueta, actual director del Archivo General 
de la Nación. Entre los citados precedentes, este historiador 
caraqueño, criado en el estado Zulia, con maestría en Ciencias de 
Información, señala a la asamblea, como característica principal 
de la organización comunal. Es decir: el debate y la perspectiva 
participativa de planificar, reflexionar, llegar a acuerdos y gestionar. 
El encuentro con el otro es una forma originaria de organización 
intrínseca de esos pueblos comunales clandestinos.

A estos pueblos de la resistencia les tocó sentarse en colectivo, 
entenderse en una situación que los afectaba a todos y a todas, y que 
no tenía que ver con el color de la piel, sino con la condición de 
un pueblo oprimido que luchaba por la justicia y la independencia. 
Así establecieron formas de gobernanza que les permitieron la 
convivencia y el entendimiento para lograr un objetivo común.

Esa génesis de los pueblos comunales venezolanos que aportaron 
a la independencia de Venezuela, tal como narra Berrueta, después 



339

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

de años de investigación, refleja una especie de utopía donde todos 
vivían en comunión, unos con otros. Tras estos pueblos estaría 
también la experiencia del cumbe y las comunidades indígenas que 
también se habían mantenido en resistencia. 

Un estudio que suma un conocimiento vital a la marcha, 
gradual y progresiva, contra el Estado burgués moderno heredado 
del período colonial que, en tiempos de la Revolución Bolivariana, 
se viene, de alguna u otra manera, desmontando para avanzar 
hacia ese horizonte comunal que se erige fuera de las condiciones 
del pensamiento eurocéntrico. En palabras gramscianas, esa crisis 
histórica de cuando algo está muriendo, pero aún no termina de 
morir; al tiempo que algo está naciendo, pero tampoco termina 
de nacer.

Antecedentes de la historia insurgente sobre una cultura comunal 
que no solo permitió resistir y vencer el asedio imperialista, sino 
cultivar formas de relación respetuosas de la vida, del otro distinto, 
de la naturaleza. Una sociedad comunal ancestral, una sociedad 
colectiva para el buen vivir. 





341

Economía para la vida





343

Una economía para el ser humano*

Necesitamos pensar fuera de los vagones 
del tren del «desarrollo»

La economía es bien curiosa
al pequeño ahorrista del alma lo engañan en Wall Street

los sueldos de la ternura son bajos
subsiste la injusticia en el mercado mundial del amor,

el aprendiz está rodeado de nubes que parecen elefantes,
eso no le da dicha ni desdicha

en medio de las razones
las redenciones

las resurrecciones.

Juan Gelman, en  La economía es una ciencia

No cabe duda de que la actual pandemia ha expuesto, de manera 
dramática, las grandes contradicciones del modelo civilizatorio 
moderno capitalista hegemónico. La aparición y la dispersión del 
SARS-CoV-2, agente causante de la covid-19, pusieron en evidencia 
la carga de individualismo, racismo, colonialismo, patriarcado y 
violencia contra la naturaleza, propia de este modelo civilizatorio. 
Las consecuencias económicas de la pandemia ya están a la vista. 
Una miríada de análisis y opiniones está servida en la mesa tratando 
de adelantarse a lo que se sugiere es un cambio de época. Muchos 
de esos análisis intentan dar luces sobre la manera de restaurar la 
«normalidad» o las formas que tomará la «normalidad» posterior 
a la pandemia. 

Desde esta columna, nos preguntamos cuál es la normalidad 
que queremos y cuáles son los retos planteados desde la economía 
para explicar la situación actual y los futuros posibles.

«Normalidad» significa, de acuerdo con el diccionario, 
«cualidad o condición de normal», mientras que «normal» sería 
algo «habitual u ordinario», «que se halla en su estado natural». 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (11 de septiembre 2020), en Ciudad Caracas.

74



Date con la ciencia 

344

Veamos, con algunos ejemplos, algo habitual u ordinario antes 
de la pandemia. Estos ejemplos fueron expresados recientemente 
por la economista Pascualina Curcio, en un artículo publicado en 
Últimas Noticias.

En la actualidad, somos más de 7 mil millones de personas 
en el planeta. La mitad de esta población vive bajo el nivel 
de pobreza, según indicadores de Naciones Unidas. Más de 
820 millones de seres pasan hambre y alrededor de 2 mil millones 
viven una situación de inseguridad alimentaria moderada o grave. 
Esta inseguridad alimentaria no es homogénea: mientras 20 % 
de africanos la sufren, solo 8 % de europeos y estadounidenses 
están en dicha situación. Más aún, las mujeres son más propensas 
que los hombres a sufrir hambre. Del total de muertes de niños 
menores de 5 años, el 45 % se debe a inanición. En el otro lado 
de la balanza, tenemos que el 1 % de la población del mundo 
acapara el 82 % de la producción mundial y que, desde enero, las 
corporaciones más importantes del mundo repartieron ganancias 
que sobrepasaron los 18 mil millones de dólares, una cantidad 
muy superior a la calculada por la Organización de las Naciones 
Unidas para la Alimentación y la Agricultura (FAO) para resolver 
los problemas de hambre en el mundo.

Debemos agregar que, durante la «normalidad» y en tiempos de 
pandemia, un solo país, Estados Unidos, ha aplicado, de manera 
unilateral y generalizada, medidas coercitivas contra naciones y 
personas, violando el derecho internacional y produciendo daños 
severos a una vasta población del mundo. En la actualidad, EE. UU. 
aplica más de 8000 «sanciones», bajo la mirada ciega del sistema de 
Naciones Unidas. 

En el caso de la naturaleza, la situación no es diferente, sino 
peor. Más de un millón de especies estaría en riesgo de extinción, 
de acuerdo con el Panel Intergubernamental de Biodiversidad y 
Servicios Ecosistémicos (Ipbes). La temperatura de la atmósfera 
continúa aumentando, con consecuencias catastróficas, y la 
acidificación de los océanos, la desertificación y el aumento en la 
frecuencia e intensidad de fenómenos climáticos (huracanes, 



345

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

tormentas, inundaciones) dejaron de ser proyecciones de 
futuro para convertirse en hechos presentes.

La causa de todo apunta directamente a un modelo 
civilizatorio, la modernidad, y al sistema económico que lo 
sustenta, el capitalismo. Hoy, más que nunca, investigar y debatir 
sobre economía y sobre cómo la pandemia ha alterado nuestra 
visión del futuro se hace vital. Pero el estudio de la economía no 
puede quedarse en ecuaciones aisladas y visiones cerradas que solo 
ven «leyes de mercado». Aquí la visión geopolítica juega un papel 
importante para entender hacia dónde puede estar dirigiéndose la 
humanidad y cómo podemos impactar en esta ruta. 

Recientemente, China e Irán firmaron un acuerdo de un 
impacto tremendo. Se trata de inversiones chinas en Irán, por el 
orden de 400 mil millones de dólares, por un período de 25 años, 
que mejorarán sustancialmente la infraestructura en transporte 
terrestre, ferroviario y marítimo, las telecomunicaciones y la defensa 
militar. Una inversión a cambio de petróleo y la apertura a un 
mercado gigantesco. China fortalece su proyecto de Ruta de la Seda: 
no se utilizan dólares; Rusia se incorpora al mismo eje; y Europa 
pierde oportunidades de mercado y negocios. 

El tablero geopolítico se va transformando. 
¿Significa esto que es el fin del capitalismo? ¿Es esta la nueva 

«normalidad» que se avecina? El capitalismo está en crisis. ¡No 
hay duda! EE. UU. está perdiendo hegemonía en el campo 
económico. Pero no es el fin del capitalismo. Para utilizar la 
metáfora de Walter Benjamin, diríamos que esa locomotora no 
se ha detenido y sigue su camino inexorable hacia el precipicio, 
aunque la mayoría de debates y análisis económicos se hace desde 
ese tren; así, las soluciones que se proponen solo cambian para no 
cambiar el sistema. 

Solo bajándonos de este tren; esto es: cambiando paradigmas 
y haciendo una investigación que revolucione el saber, 
podremos plantear acciones verdaderamente transformativas y 
una economía que rescaten al ser humano y a la humanidad de 
un sistema que los está llevando al colapso. 





347

Pensar la Venezuela productiva* 

 Quiero que a la salida de fábricas y minas
esté mi poesía adherida a la tierra,

al aire, a la victoria del hombre maltratado.
Quiero que un joven halle en la dureza

que construí, con lentitud y con metales,
como una caja, abriéndola, cara a cara, la vida,

y hundiendo el alma toque las ráfagas que hicieron
mi alegría, en la altura tempestuosa.

Pablo Neruda, en Canto general

¿Cuál es tipo de economía que queremos para nuestro país? 
¿Podemos decir que, cuando invocamos el concepto de la Venezuela 
productiva, estamos más allá del imaginario del «desarrollo» 
impuesto a lo largo del siglo XX? ¿Es tarea únicamente de los 
economistas establecer el modelo productivo que requerimos? ¿Será 
que, al planificar la Venezuela productiva, pensamos en explotar la 
naturaleza, como lo hace la industria capitalista? ¿Cuánto anhelamos 
de la imagen de «desarrollo» de los países del primer mundo? 
¿Es nuestro modelo económico productivo socialista crítico a la 
noción de desarrollo capitalista? Estas no son preguntas fáciles de 
responder; pero, sin duda, el momento histórico que vivimos hoy 
demanda el debate. 

Algunas respuestas, en esa dirección, lo ofrecen Daniel Lew, 
Pasqualina Curcio, Liccia Romero, Elvis González, Grisel Romero 
y Prudencio Chacón. Esta media docena de investigadores criollos 
presentaron en la Filvén 2021 el libro Ciencia, innovación y la Venezuela 
productiva; un texto, con prólogo de la actual ministra de Ciencia 
y Tecnología, Gabriela Jiménez-Ramírez, que invita a pensarnos 
como país y a reflexionar sobre la necesidad de buscar alternativas 
al modelo destructivo de la civilización moderna/colonial.

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (31 de diciembre 2021), en Ciudad Caracas.

75



Date con la ciencia 

348

El citado proyecto editorial visibiliza por qué la Venezuela 
productiva tiene el reto de abordar los aspectos concernientes a la 
producción material y a la conquista de espacios de soberanía cada 
vez más consolidados, sin repetir los errores de lo que entendemos 
por producción inducidos desde el Norte global.

En el texto queda expuesta, desde un controvertido debate, la 
importancia de tejer una producción distinta, que responda a las 
necesidades fundamentales para la vida, pero que esté acorde al 
momento histórico que se vive en el planeta en general y en nuestro 
país en particular. Como parte de la discusión, el comentario final 
del libro, insta a un compromiso país de crear una economía no 
moderna, que se base en una ética de la reproducción de la vida 
y del bienestar común, y no en el deterioro del ambiente ni en la 
explotación del pueblo trabajador.

Pero ¿cómo avanzar en este desafiante camino? Pensar una 
Venezuela productiva pasa por reconocer que esta no puede tener 
el lastre histórico científico-técnico que justifica y hace posible el 
capitalismo y sus valores, sino que debe tener la magia y la creación 
propias de cualquier revolución. De hecho, es probable que el 
mayor reto que nos toque enfrentar, en los próximos años, sea 
comprender que hay una potente conexión entre la racionalidad 
que ha permitido las actuales condiciones de «progreso» con la 
subjetividad de aquellas personas que supuestamente quieren 
impulsar transformaciones para superar las actuales circunstancias. 
Hay que estar atentos a cuánto de lo colonial está presente en 
nuestros imaginarios; de lo contrario, el riesgo siempre será 
mantenernos en el mismo horizonte cuestionado.

Como alerta el texto, las «soluciones» para la Venezuela 
productiva no pueden descender absolutamente del pensamiento 
técnico-especializado del sistema moderno, que deviene en la 
«naturalización del desarrollo», como la receta mágica para manejar 
la economía, la política, la sociedad, la ciudad y el ambiente; es 
decir: la vida para cualquier país y cultura. ¿Por qué no? Porque este 
ha sido un programa establecido, por medio de la colonialidad del 
saber, para esculpir el modelo productivo capitalista.



349

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

Con la mirada en estos horizontes, es claro que no basta con 
miradas coyunturales, de corto alcance, o de simplemente ver dónde 
caerá el próximo paso. Los tiempos no están para pasos perdidos. El 
primer pasaje estriba en pensar cómo dejar de consumir la lógica y 
la forma de vida capitalista. Ese tránsito implica, en primer lugar, la 
recuperación de nuestro sistema de alimentos y empezar a cultivar 
de acuerdo con los saberes y los haceres milenarios, para que estas 
formas se conviertan en nuestra subjetividad.

Cada paso que demos, en la agricultura, en la industria, en los 
servicios, debe hacer frente no solo a los desafíos de la coyuntura 
del bloqueo y la guerra económica, sino también a las limitaciones 
estructurales y culturales de una sociedad fraguada con la energía 
no renovable del rentismo petrolero; pero, especialmente, a la 
responsabilidad de proponer y construir una alternativa a la crisis 
global del capital y al progresivo colapso ambiental.

La tarea de acercarnos hacia manifestaciones descoloniales de una 
Venezuela productiva, debe recoger una miríada de posibilidades. 
Así lo convoca este libro, disponible en la página web del Ministerio 
del Poder Popular para Ciencia y Tecnología (Mincyt). La Venezuela 
productiva exige comenzar a trazar una nueva ruta en la investigación 
en el país, que responda a las demandas de los nuevos tiempos y 
a los difíciles tiempos por venir. Para ello, es clave fortalecer la 
investigación y la innovación, mediante una vinculación orgánica 
con el sector educativo, el sector creativo-comunitario, si es que 
el fin es responder eficazmente a escenarios de transformación de 
las necesidades, agotamiento de los recursos e inestabilidad global. 
¡Ojalá que los años venideros nos permitan ensayar y pensar otros 
caminos! ¡Bienvenido un creativo 2022! 





351

Salud colectiva, 
pandemias y crisis 

civilizatoria





353

Secuencia de un virus*

A defenderse con ciencia y conciencia 

En un laboratorio cerca Caracas, yendo por la carretera 
Panamericana, un grupo de investigadores criollos descubrió que 
el coronavirus que circula en Venezuela es la misma cepa 
de Wuhan pero con pequeñas variaciones, entre ellas: la 
mutación D614G.

Fue un arduo trabajo de pesquisa biológica durante trece 
semanas. El grupo de científicos y científicas aisló al menos cuatro 
genomas completos del SARS-CoV-2 de pacientes nacionales para 
conocer el coronavirus que afecta a nuestro país. El SARS-CoV-2 es 
el virus que produce la enfermedad llamada covid-19.

Los ojos de estos especialistas se toparon con una mutación no 
sinónima del nuevo coronavirus.

¿Qué significa una mutación no sinónima? Que el cambio en 
una base nitrogenada también genera un cambio en un aminoácido.

¿Por qué se denomina «no sinónima»? Porque la expresión de la 
proteína del virus no es igual, en su configuración, a la original: es 
la misma proteína, mas hay una evidencia de que no es igual.

Las proteínas que conforman el cuerpo de los seres vivos son 
arreglos de aminoácidos, y cada aminoácido está codificado en el 
ADN. El ADN es una larga cadena formada por secuencias de bases 
nitrogenadas: adenina (A), guanina (G), citosina (C) y timina (T). 
Cada tres bases o triplete forman un codón que se traduce en un 
aminoácido. Así, por ejemplo, la secuencia AGA, se traduce como 
el aminoácido arginina.

La síntesis de proteínas es la «lectura» de una secuencia de 
bases nitrogenadas, y su traducción en aminoácidos que se van 
ensamblando, uno tras otro. Una mutación se produce cuando hay 
un error de lectura. A veces, la «palabra resultante» no cambia el 
significado final; otras veces, sí lo cambia, produciendo variantes 
como la D614G.

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (17 de julio 2020), en Ciudad Caracas.

76



Date con la ciencia 

354

La D614G —la variante que ya se reporta en toda América— hace 
que la proteína del virus tenga mayor afinidad con el receptor. Es 
decir: es más fuerte el reconocimiento entre el virus y el receptor 
humano. No significa necesariamente que tiene mayor agudeza, en 
su cuadro viral.

La ministra para Ciencia y Tecnología, Gabriela Jiménez-Ramírez, 
explica, en una apasionante clase de biología celular, que si bien 
es cierto que esta variante del «asesino ribonucleico» no es 
más letal, sí tiene mayor transmisibilidad. ¿Por qué? Porque 
si hay mayor afinidad del virus con el receptor, hay mayor 
probabilidad de contagio y, en consecuencia,  mayor probabilidad 
de transmisibilidad.

En otras palabras: un número más alto de personas estará más 
propenso a infectarse, porque el virus reconoce de una forma más 
eficiente al receptor. 

Este es uno de los conocimientos que se ha generado en el país, 
en medio de la pandemia. Venezuela está convencida de que la 
responsabilidad de la ciencia no se circunscribe a la búsqueda 
del conocimiento por el conocimiento mismo. Al contrario, los 
científicos y las científicas tienen una responsabilidad con la 
sociedad: colocar su formación y sus talentos para generar saberes 
que permitan entender nuestro entorno y entendernos a nosotros 
mismos y, en esa medida, abrir caminos para el buen vivir.  

Secuenciar el material genético de un organismo ayuda a 
comprender su naturaleza, en general; pero, en este momento, 
caracterizar el material genético del coronavirus en la población 
venezolana es esencial para adecuar las políticas de prevención, 
contención y manejo de la pandemia. Es lo que consideramos 
una ciencia responsable y comprometida con el pueblo.  

Otro elemento, en esa situación, es la comunicación. La 
pandemia y las medidas adoptadas producen cierto grado de 
ansiedad y angustia en la población. Es allí donde la información 
veraz y accesible es fundamental. 

La variante del coronavirus descubierta en Venezuela es más 
transmisible. ¿Qué significa? Que debemos cuidarnos, especialmente 



355

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

aquellas personas con enfermedades de base, dado que tienen el 
riesgo de complicarse y morir. Así que… a usar la mascarilla, a 
guardar la sana distancia, y a evitar, en lo posible, salir de casa. 
¡Sin pánico, sin nerviosismo, pero con conciencia!





357

¿Será que antes todo era normal? (I)*

Crece la preocupación por la gran enfermedad de la Tierra

La naturaleza, que pareciera permanecer pacientemente pasiva, 
responde con una lógica natural que no permite réplica: 

¡El que me destruye se destruye! 

Enrique Dussel

¿De verdad creías que el mundo antes de la covid-19 era normal? 
Antes de esta pandemia, la Tierra ya se hallaba enferma. En tiempos 
de «normalidad», el sistema de vida moderno abrió las heridas de la 
naturaleza y, por tanto, de las comunidades humanas: el hueco en 
la capa de ozono, el aumento de la temperatura, los plásticos que 
invaden los océanos; la pobreza, el hambre.  

Este escenario pareciera desconocido, incluso entre las personas 
más explotadas por el capitalismo que sufren la pandemia de 
manera desproporcional.

La gran expectativa que suena es retornar a la «normalidad» 
perdida por el frenazo económico al que ha obligado la covid-19. 
Esa podría ser, quizá, una de las razones por las que leemos: 
«Superaremos este trance, y todo volverá a ser como antes». 
«¡Paciencia! Esta pesadilla acabará pronto».

Otros parecieran más conscientes: 
El mundo da un giro inesperado, las cosas que dábamos 
por sentado se evaporan, la rutina de siempre ya no será 
más; será otra por las próximas 2, 8, 12, quién sabe cuántas 
semanas más. Todo lo sólido se licua, y en medio, nosotros, 
tratando de ser los mismos. Será casi imposible.

Hace unos días, los investigadores venezolanos Daniel Lew y 
Francisco Herrera publicaron en el Observador del Conocimiento, un 
artículo en el que revisan la «Normalidad pospandemia: ¿una nueva 
normalidad socioambiental o adiós a la normalidad?». Ambos 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (24 de julio 2020), en Ciudad Caracas.

77



Date con la ciencia 

358

concuerdan en que el hecho de que el estado previo a la pandemia 
haya sido asumido como «normal» no significa que esa cotidianidad 
haya sido natural. La «normalidad» prepandemia estaba signada 
por las reglas del «desarrollo» y de la modernidad que en nada 
garantizan la sostenibilidad de la vida en el planeta; mas bien 
la amenazan: crean injusticia y destrucción.

Lew y Herrera señalan que la relación disfuncional de 
la humanidad con la naturaleza, regida por las reglas de la 
modernidad, no solo ha dejado ecosistemas exhaustos, sino 
también enfermedades que, hoy, ponen en vilo la vida. El 60 % 
de todas las enfermedades infecciosas en los humanos y el 75 % 
de las enfermedades infecciosas emergentes son zoonóticas. Hay 
evidencia científica de que las zoonosis resultantes de la expansión 
de las fronteras «humanas» sobre «territorios de la naturaleza» 
desembocan en el fatal encuentro con peligrosos virus para los 
humanos. Esa es la hipótesis más probable y razonable para 
explicar el origen del SARS-CoV-2.

Esta conclusión que asoman Lew y Herrera pareciera confirmarse 
en la frase de Enrique Dussel sobre la respuesta de la naturaleza: «¡El 
que me destruye se destruye!».

Sin embargo, ni siquiera la covid-19 ha podido frenar los 
efectos irreversibles de la modernidad. Lew y Herrera precisan 
que la Organización Meteorológica Mundial confirma que la 
drástica reducción de la actividad económica ha contribuido a 
mejoras localizadas en la calidad del aire, pero los niveles de dióxido 
de carbono en las estaciones de observación clave, durante 2020, 
han sido más altos que el año pasado. 

Vale puntualizar que, en oportunidades anteriores, cuando por 
algún motivo se detuvo la actividad industrial, esta fue retomada 
con mayor intensidad, al superarse las causas que llevaron a su 
paralización en primera instancia. 

Es un panorama que grita un cambio de modelo civilizatorio. 
En 2015, el Comité de Oxford de Ayuda Contra el Hambre 
registraba que la responsabilidad humana en la enfermedad de la 
Tierra es diferenciada. La mitad más pobre de la población mundial 



359

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

tan solo genera cerca del 10 % de las emisiones mundiales y, sin 
embargo, vive mayoritariamente en los países más vulnerables ante 
el cambio climático; mientras que el 10 % más rico de la población 
es responsable de cerca del 50 % de las emisiones mundiales.

Es urgente construir un nuevo modelo de vida que le diga 
adiós a la normalización capitalista. Hay modos de relación del 
ser humano con la naturaleza respetuosos, menos destructivos, que 
podemos usar como referentes. La ciencia debe servir no solo 
para pensar cómo superar la covid-19, sino para abordar la 
verdadera crisis planetaria. ¿Qué es la ciencia si no nos lleva a 
incidir, de alguna manera, en la salvación de la vida toda?

 





361

¿Será que antes todo era normal? (II)*

Toca pensar y vivir de otra manera

Para ver, necesariamente, hay que detener el mundo. 
Detener el mundo expresa perfectamente 

ciertos estados de conciencia en el curso de los cuales 
la realidad de la vida cotidiana es modificada, 
y eso sucede precisamente porque la corriente 

de interpretaciones, de ordinario continua, 
es interrumpida por un conjunto de circunstancias

extrañas a esa corriente.

Deleuze y Guattari, en Mil mesetas

Afuera sigue el virus. La humanidad sigue encerrada. Mientras 
se deslizan los días, a nuestro recinto, llega La cruel pedagogía del virus. 

La lección viene de la mano del sociólogo Boaventura de Sousa 
Santos. De las mejores reflexiones que hemos leído en tiempos de 
pandemia. Boaventura es, por excelencia, uno de los pensadores 
descoloniales que arroja preguntas inquietantes sobre lo que pasa 
entre la gente. 

¿Qué conocimiento proviene de la pandemia de coronavirus? 
¿Qué significa la cuarentena para trabajadores que viven al día? 
¿Cómo se vive el confinamiento comunitario en espacios de vivienda 
reducidos donde la privacidad es casi imposible? ¿Podrá lavarse uno 
las manos con frecuencia cuando la poca agua disponible debe 
guardarse para beber? ¿Habrá un deseo de pensar en alternativas 
cuando la alternativa que se busca es la «normalidad» que existía 
antes de la cuarentena? ¿Se pensará que esta «normalidad» fue la que 
condujo a la pandemia y llevará a otras en el futuro? Son algunas de 
las interrogantes en las cuales nos hace arder este escritor. 

Algunos advierten que la humanidad, en trance de construir 
un «cambio», se desvía de lo esencial tratando de avanzar a una 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (31 de julio 2020), en Ciudad Caracas.

78



Date con la ciencia 

362

cotidianidad muy parecida a la «vieja», aunque lleve mascarilla. El 
investigador Amador Fernández-Savater es uno de ellos. Amador 
problematiza cómo la gente se siente rara, al ver interrumpida la 
definición convencional de su realidad social: «No hay “normalidad”, 
ni vieja ni nueva. Lo que hay es un proceso de normalización que 
consiste en neutralizar todo lo que no encaja, en presentar la norma 
como el único camino posible».

Antes de que el mundo se acabe, el cantante puertorriqueño 
Residente plantea un reto, imponente en su silencio: «No volvamos 
a la “normalidad”: mejor comencemos de nuevo». 

Boaventura lo declara: la pandemia actual no es una situación 
de crisis opuesta a una situación normal. Lo que vivíamos antes de 
la pandemia no era normal, aunque estaba normalizado. Con la 
modernidad, el mundo ha vivido en un estado de crisis permanente, 
en una situación anormal.

La normalización del sistema de vida de la modernidad 
capitalista nos ha traído a donde estamos hoy. La cuarentena 
es la amenaza inminente a la cual estaremos sometidos, desde 
ahora, si no cambiamos la civilización de muerte. Un modelo 
civilizatorio cuyo metabolismo está liquidando la vida en el 
planeta. La pandemia de coronavirus es, apenas, uno de los 
resultados de nuestra arrogante relación con la naturaleza. 
Mañana ya no será el SARS-CoV-2, mañana será otro virus u 
otra tragedia, por cuanto la Tierra ya no tiene capacidad para 
reciclar los efectos de la gran pena que le ha causado el sistema 
capitalista normalizado. 

Boaventura lo señala, en un gesto de protesta, «si la vida humana 
continúa destruyendo todas las demás vidas que conforman la 
Tierra, es de esperar que estas otras vidas se defiendan de la agresión 
causada por la vida humana y lo hagan de maneras cada vez más 
letales. En ese caso, el futuro de esta cuarentena será un breve 
intervalo previo a las cuarentenas futuras».

Una bomba de tiempo que guarda, en su interior, los sollozos 
y la opresión de los más explotados por el capitalismo. No es la 
primera vez que queda demostrado que quienes menos causan 



363

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

daño a la naturaleza son quienes más sufren las pandemias y las 
imperfecciones del sistema. 

No hay científico serio en el planeta que pueda defender los 
estragos del modelo capitalista. Basta ver lo que sucede en el mundo 
para convencernos de que debemos cambiar: la acidificación 
de los océanos, la desaparición de los glaciares, la muerte de las 
abejas, la desertificación. Son graves trastornos de la vida en el 
planeta. Boaventura revela un mano a mano básico para dar el giro 
epistemológico necesario: hay mucha más vida en el planeta que la 
vida humana (esta solo representa el 0,01 % de la vida en la Tierra): 

La cuarentena causada por la pandemia es, después de todo, 
una cuarentena dentro de otra. Superaremos la cuarentena 
del capitalismo cuando seamos capaces de imaginar el 
planeta como nuestro hogar común y a la naturaleza como 
nuestra madre original a quien le debemos amor y respeto. 
(…) Cuando superemos esa cuarentena, seremos más libres 
ante las cuarentenas provocadas por las pandemias.

Este tiempo de confinamiento debe ser un espacio potencial 
para pensar en la defensa de la vida toda. ¡Ojalá esta pandemia nos 
congregue, como pueblo, para crear conocimientos dirigidos a salir 
de la crisis sostenida de la modernidad capitalista!





365

¿Es un murciélago la causa de todo?*

Hay que estudiar y reflexionar críticamente 
para espantar al verdadero virus

Arde la tierra,
estallan los termómetros.

El silencio recorre la sabana en ventoleras.

Es el vaho de cuerpos pasados
que buscan sus pasos.

Se han detenido los relojes.

La vida apenas vibra
en rincones diminutos.

Pedro Borges, en Elementos

El año 2020 será recordado como el año del confinamiento 
comunitario, del tapaboca, del distanciamiento físico y de una de 
las peores pandemias de la historia. Nunca antes una pandemia 
había alcanzado los niveles de globalidad que los causados por la 
dispersión del SARS-CoV-2, el patógeno de la covid-19.

El brote de esta enfermedad empezó en la ciudad de Wuhan, 
en China, y se identificó el mercado como el lugar que originó los 
primeros casos del nuevo coronavirus. 

Como otros virus, el SARS-CoV-2 se trata de un conjunto 
de microparásitos que, si bien pueden ser específicos de ciertas 
especies, bajo ciertas condiciones pueden infectar a otras especies 
y dispersarse en ellas. A ese proceso se le conoce como «zoonosis»: 
saltos que ocurren entre animales y humanos. Algunos ejemplos 
recientes son: el SARS, la H1N1, la gripe aviar o el MERS.

Un informe elaborado por el Programa de las Naciones Unidas 
para el Medio [sic] Ambiente (PNUMA) y el Instituto Internacional 
de Investigación Ganadera (IIIG), divulgado en julio de 2020, 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (7 de agosto 2020), en Ciudad Caracas.

79



Date con la ciencia 

366

atribuye la creciente tendencia a las zoonosis a la degradación de 
los hábitats naturales, como consecuencia de un aumento en la 
demanda de proteína animal, de prácticas agrícolas insostenibles, 
de la explotación de la vida silvestre y del cambio climático.

Cualquier comprensión de la zoonosis no puede hacerse al 
margen de la relación entre lo vivo y lo no vivo de la naturaleza, 
en su integralidad.

La probabilidad de que ocurra una zoonosis y de que esta se 
convierta en una pandemia va a depender del grado de contacto 
que exista entre humanos y animales. Un caso extremo es el de la 
cría intensiva de animales domésticos, con su carga de antibióticos 
y antivirales que aumentan la probabilidad de aparición de cepas 
de bacterias o virus resistentes que, al pasar a humanos, pueden 
producir enfermedades letales. La raíz del problema está, entonces, 
en la forma como el modelo de sociedad ha establecido la relación 
con la naturaleza. Cuanto mayor es el cambio provocado por la 
modernidad en los ciclos naturales del planeta, mayor el riesgo 
de aparición de zoonosis. 

Un reciente artículo del biólogo venezolano Éder Peña, 
publicado bajo el título «Como cuando vivimos en una sopa de 
vampiros», hace un relato accesible y conciso de esta problemática. 
El mencionado texto distingue las altas tasas de deforestación en 
zonas tropicales como una de las causas del crecimiento desmedido 
de poblaciones de roedores o mosquitos, lo que, a su vez, provoca 
epidemias de dengue, paludismo o fiebre amarilla.

Por otro lado, el contacto de humanos con fauna silvestre 
aumenta la probabilidad de zoonosis y epidemias, como el SARS 
en 2003, «un coronavirus que saltó de murciélagos a felinos y, de 
ahí, a humanos». El consumo de fauna silvestre se acrecienta, por lo 
general, debido a la situación de pobreza —provocada por el sistema 
capitalista— de campesinos y campesinas del mundo. 

Pero el solo consumo de animales por poblaciones rurales no 
debe ser satanizado. Los humanos han estado en contacto con 
animales, por millones de años. ¿Y han ocurrido zoonosis? ¡Sííí! 
No en vano algunos investigadores señalan que la salud humana y 



367

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

la veterinaria deberían estudiarse juntas, como parte de la medicina 
planetaria. Vivimos en una biosfera llena de vida, y esa vida incluye 
humanos, mariposas, mangos, guayabas; pero también hongos, 
bacterias y esa forma especial de protovida que llamamos «virus».

A pesar de que los virus son parte de la naturaleza, la 
inmunología los cataloga como «cuerpos extraños». Es un 
concepto que debería revisarse. Porque ¿¡cómo puede ser 
«extraño» algo que comparte el planeta con nosotros!?

Muy diferentes son la industrialización y la mercantilización de 
la vida: la fabricación de organismos genéticamente modificados y 
la cría intensiva de animales, prácticas que sí deben ser examinadas 
y cuestionadas. El informe de la ONU y del Instituto Internacional 
de Investigación Ganadera así lo sitúa en el debate mundial.

La pandemia, sin duda, ha puesto en cuestión conceptos, visiones 
y modelos de civilización. El mismo ámbito científico ve cómo sus 
bases metodológicas, técnicas y procedimentales se enfrentan con 
una realidad apabullante.

Los modelos epidemiológicos, por ejemplo, establecen la 
significación del confinamiento comunitario para frenar la 
cadena de contagios, pero también es una realidad que una parte 
muy importante de la población del mundo no puede cumplir 
la cuarentena. El coronavirus afecta desproporcionalmente 
a los más empobrecidos, a las poblaciones inferiorizadas y 
racializadas del mundo: indígenas, afrodescendientes, personas 
con diversidad funcional, personas de la tercera edad. La toxicidad 
de la modernidad está en el corazón de la pandemia y de la crisis 
global planetaria. 

Allí, la ciencia tiene un reto importante: estudiar el modelo de 
sociedad, comprender cómo este modelo se convierte en la raíz del 
problema y, de esta forma, apuntalar soluciones realmente efectivas.





369

Defensas históricas*

Venezuela explora alternativas de respuesta inmune 
para salvar vidas

Hay que inventar respiraciones nuevas.
Respiraciones que no solo consuman el aire,

sino que además lo enriquezcan 
y hasta lo liberen 

[…]

Y si aún faltara algo,
habría que inventar también

otra forma más concreta del hombre.  

Roberto Juarroz

Hasta ahora, en Venezuela, más de 80 personas recuperadas de 
la infección del nuevo coronavirus han donado plasma para ayudar 
a salvar otras vidas. Pero ¿sabes cómo funciona este tratamiento? Al 
administrar plasma de convalecientes a los pacientes con covid-19 
se les confiere una inmunidad pasiva; es decir: las defensas que 
ayudaron a sanar al donador de plasma actúan, en el cuerpo del 
paciente enfermo, contra el agente infeccioso (el SARS-CoV-2), lo 
bloquean para que no invada otras células y contribuyen a otros 
mecanismos protectores. 

El plasma de un individuo recuperado de covid-19 tiene 
inmunoglobulinas (defensas) que son anticuerpos específicos 
contra componentes del nuevo coronavirus. Estas defensas 
podrían servir para neutralizar el virus en personas con infección 
activa del SARS-CoV-2 o enfermas con covid-19, y tener un efecto 
inmunomodulador y antiinflamatorio. 

Ante enfermedades nuevas, como la covid-19 —con un agente 
causal también nuevo, el SARS-CoV-2—, para las cuales aún no 
hay medicamentos específicos probados, cualquier alternativa 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (23 de octubre 2020), en Ciudad Caracas.

80



Date con la ciencia 

370

científicamente fundamentada merece ser explorada. Así lo afirma 
el investigador venezolano Gregorio Sánchez, con ojos curiosos e 
intuitivos. La respuesta inmune ofrece una alternativa. Hay dos 
posibilidades: por elaboraciones farmacéuticas de base química o 
por medicamentos biológicos.

Los medicamentos biológicos usan la respuesta inmune e 
intervienen en ella. Esta respuesta inmune depende, en parte, de 
la producción de anticuerpos, tanto en el humano como en otras 
especies de animales, cuyos anticuerpos pudieran ser utilizados en 
pacientes humanos. 

El plasma de convaleciente es una estrategia que implica el uso de 
los anticuerpos generados por una persona que superó la enfermedad, 
para pasárselos a otra persona que tiene la enfermedad en estado 
moderado-grave. Este plasma de convaleciente de humano incluso 
pudiera ser concentrado, por técnicas de fraccionamiento y purificación 
de procesamiento industrial, en anticuerpos hiperinmunes. 

Otro esquema para la respuesta inmune es el modelo en 
equinos. Caballos que no padecen de esta enfermedad, pero que 
son inoculados con fragmentos del virus que producen anticuerpos 
contra el SARS-CoV-2. Dichas defensas también son fraccionadas 
y purificadas, y eventualmente utilizadas en humanos. Los sueros 
equinos hiperinmunes podrían otorgar inmunidad pasiva al 
paciente a través de un método similar al que se usa para tratar 
el envenenamiento por emponzoñamiento de escorpiones o por 
mordedura de serpientes. 

Las dos modalidades de respuesta inmune, el plasma de 
convaleciente de humanos y anticuerpos de caballos, hoy se 
exploran en Venezuela. 

El uso del plasma, como cualquier otro derivado de la sangre, 
es de importancia estratégica para los sistemas de salud. ¡Claro 
está!: todas estas alternativas terapéuticas deben pasar por el rigor 
de estudios de seguridad y eficacia, según procesos estandarizados 
internacionalmente y nacionalmente avalados por un comité de 
ética y por las instituciones con competencia en materia regulatoria. 
También deben contar con buenas prácticas de investigación y 



371

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

manufactura: en laboratorios que se llaman «calificados», con 
instrumentos calibrados que permitan garantizar la calidad de los 
productos, sea el de humano o sea el de animal. Aquí hay un desafío 
tanto en la innovación científico-tecnológica como en los procesos 
de regularización sanitaria y en los procesos industriales. 

¿Qué significa para Venezuela examinar este tipo de 
alternativas? El uso de las capacidades científicas, tecnológicas, 
de innovación, industriales y de regularización puestas al 
servicio de las necesidades sociales de la población. Gregorio 
Sánchez manifiesta que, «en condiciones de bloqueo imperial, 
es imperativo explorar todas las alternativas de producción 
endógenas que disminuyan los niveles de dependencia y 
aumenten los niveles de soberanía».

El plasma de individuos recuperados de covid-19 ya tiene 
uso clínico en centros asistenciales de Caracas y Miranda; 
así como en Maracaibo, estado Zulia. Este procedimiento 
registra un gran avance, por cuanto hay evidencias nacionales 
e internacionales de la seguridad en el uso de este producto. El 
plasma convaleciente de humano se ha empleado en el mundo 
para el abordaje de otras enfermedades virales emergentes, antes 
de que zumbara la pandemia actual. Este procedimiento tiene 
más de 100 años de historia. Gregorio Sánchez explica que, 
en muchos países, se aplica lo que se conoce como protocolos de 
acceso expandido, que permiten el uso de esa respuesta demostrada 
como segura, pero que, progresivamente, debe ser demostrada 
su eficacia: saber en qué tipo de cuadro específico se aplica, en 
qué momento específico de la enfermedad y la relación riesgo-
beneficio en cada paciente. 

En cuanto a las inmunoglobulinas hiperinmunes de origen 
humano o equino (defensas neutralizantes, purificadas en procesos 
industriales), estas pruebas deben ser muy bien corroboradas. 
Primero, necesitan ser sometidas al proceso industrial, tener el 
producto y pasar a práctica clínica, con el propósito de conocer la 
inocuidad y la eficacia. 



Date con la ciencia 

372

Sobre los tratamientos de respuesta inmune aquí presentados, 
Gregorio Sánchez expone que estos solo son métodos para atacar 
las consecuencias de otra pandemia, más letal: el capitalismo y 
el imperialismo. Expresa que, si el mundo no cambia el modelo 
civilizatorio de destrucción, nada podrá impedir que el próximo 
virus traiga consigo mayor dolor o sufrimientos absolutamente 
insoportables, para todas las especies de animales, los seres vivos, el 
planeta. En la última tarea, el compromiso de crear conocimientos 
debe ser aún mayor.

Este médico venezolano manifiesta su esperanza en la donación 
de plasma, no solo porque le parece un acto hermoso, sino porque 
esta práctica tiene esencia y hecho del nuevo modelo civilizatorio 
que debemos construir: a la donación de vida la respaldan la 
solidaridad y el altruismo, valores con un sentido ético y social 
necesarios y urgentes en estos tiempos. 

Hay que reconocer en Gregorio Sánchez su amor a la patria. 
Al espíritu de este hombre de ciencia no le han hecho mella las 
limitaciones que impone el bloqueo imperial. Insiste en que es 
necesario fortalecer una cultura de la donación de órganos, de 
tejidos, de sangre; y superar intereses mezquinos que pretenden 
convertir el acto de donar en un negocio:

En este futuro compartido, el problema de uno es problema 
de todos/as. Es fundamental promover la ética de la 
donación solidaria, voluntaria. En todos los tiempos —y más 
en pandemia— todos/as donamos y todos/as recibimos algo: 
amor, atención, protección, cuidado, paciencia.

Esta es la ciencia-otra hecha en Venezuela que sale al paso, hoy, 
y que se legitima en el acontecer creativo, en la expresión de amor, 
en la comprensión del otro; como recita el poema Sabelo, de Líber 
Falco, «tras la luz con que alumbra / esta sangre de hoy / está la luz 
que alumbrará mañana».



373

81Respuesta inmune frente al virus*

Estudio revela que quienes han desarrollado una infección 
por SARS-CoV-2 previa a la vacunación podrían necesitar 

solo una dosis de la vacuna Sputnik V

El primer amor pasó.
El segundo amor pasó.

El tercer amor pasó.
Pero el corazón continúa.

Carlos Drummond de Andrade, en Consuelo en la playa

Un reciente estudio venezolano demuestra que personas 
previamente seropositivas por SARS-CoV-2 requerirían una sola 
dosis de la vacuna Sputnik V para desarrollar un buen título de 
anticuerpos. Dicho de otro modo: una sola dosis resultaría más 
que suficiente para tener una buena base de defensas contra el virus 
causante de la covid-19. 

Usted se preguntará: ¿cuál es la razón? La respuesta es sencilla: 
cualquier persona que se ha recuperado de esta enfermedad 
desarrolla una memoria celular en el cuerpo y, frente a una nueva 
infección, vuelve activar el sistema inmune que ya reconoce el 
virus. Mientras mayor sea el nivel de infección, más larga va a ser 
la respuesta adaptativa o de memoria inmunitaria contra nuevas 
infecciones por el mencionado virus. 

Los resultados que exponemos hoy emergen de una 
investigación sobre la respuesta de anticuerpos IgG a la vacuna 
Sputnik V, publicada en un artículo por la Revista Internacional 
de Enfermedades Infecciosas. El estudio fue realizado en personas 
voluntarias de Venezuela, médicos, enfermeras y personal 
administrativo del Hospital José María Vargas, en Caracas. 

La evidencia científica revela que dos dosis de la vacuna 
Sputnik V desencadenaron una buena respuesta de anticuerpos en 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (1 de octubre 2021), en Ciudad Caracas.



Date con la ciencia 

374

todos los individuos estudiados. Sin embargo, en las personas que 
eran seropositivas (infección previa) con el SARS-CoV-2, antes de 
la vacunación, la respuesta inmune no evidenció mayor diferencia 
de la ya adquirida. Esto significa que la primera dosis de la vacuna 
rusa Sputnik V es suficiente para estimular significativamente la 
respuesta inmune de individuos previamente infectados por el 
nuevo coronavirus.

Los investigadores explican que esta respuesta ocurre por 
la inmunidad natural y la inmunidad adquirida, desarrollada 
respectivamente por la infección y por  la vacuna, un proceso 
que, hoy, otros investigadores denominan inmunidad híbrida. La 
inmunidad híbrida (infección previa por SARS-CoV-2 + vacuna) es 
más potente que la infección natural o la vacunación por separado. 
Un hallazgo que se ha encontrado no solo en nuestro país, sino 
también en otros países y con otras vacunas distintas a la Sputnik 
V. Este resultado es extraordinario, pero, además, adelantado a su 
tiempo, ya que otras publicaciones salieron en agosto, julio y en 
septiembre de este año; mientras que el colectivo de trabajo de 
Venezuela venía avanzando en este proyecto desde el año pasado 
en nuestro país.

Esta investigación avala la vacuna Sputnik V. En el texto 
publicado, el grupo de investigadores criollos insiste en que esta 
tecnología vacunal provoca una respuesta inmunitaria robusta 
frente al virus. La observación indica que los anticuerpos generados, 
luego de la colocación de la vacuna, son sumamente altos en la 
población estudiada en Caracas. 

En este proyecto, participaron especialistas del Servicio 
Autónomo Instituto de Biomedicina de la Universidad Central de 
Venezuela y del Instituto Venezolano de Investigaciones Científicas 
(IVIC); entre ellos destacan: Franklin Claro, Douglas Silva, Melissa 
Rodríguez, Rafael Rangel y Jacobus H. de Waard. 

Este tipo de estudios sobre la respuesta inmunológica a la 
vacuna es clave para conocer la respuesta adaptativa a la infección 
por SARS-CoV-2 y por inmunización; es decir: para saber cuán 
intensa es esa respuesta y cuánto tiempo duraría dicha respuesta. 



375

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

Por ejemplo, en Estados Unidos y otros países del Norte global, se 
está recomendando una tercera dosis a la población como refuerzo, 
sobre todo en personas con problemas con inmunosupresión y 
en adultos mayores; pero, con estos resultados obtenidos, en las 
personas que poseen inmunidad híbrida (inmunización natural 
por infección previa por SARS-CoV-2 más inmunización activa por 
primera dosis de la vacuna del esquema de vacunación), solo sería 
necesaria la colocación de una sola dosis de refuerzo. La evidencia 
científica también sugiere que estas personas serán protegidas 
contra cualquiera de las variantes del virus que ahora circulan 
entre nosotros/as. Acaparar vacunas ya no solo es éticamente 
injustificable, científicamente tampoco es defendible.

En la actualidad, Venezuela realiza una investigación semejante 
a esta, con la vacuna Vero Cell, de Sinopharm; también, con la 
vacuna cubana Abdala. Es parte del seguimiento nacional a los 
procesos de vacunación para conocer la efectividad de las tecnologías 
aprobadas en el país. ¡Conocimientos construidos en Venezuela 
para el bienestar común!





377

Geopolítica de las vacunas*

El secuestro de las vacunas aleja la posibilidad 
de la inmunidad comunitaria

Lo que hay que hacer es dar más
sin decir lo que se ha dado,

lo que hay que dar es un modo
de no tener demasiado

y un modo de que otros tengan
su modo de tener algo.

Andrés Eloy Blanco, en Coloquio bajo la palma

La covid-19, enfermedad producida por el SARS-CoV-2, detectada 
por primera vez en la ciudad de Wuhan, República Popular China, 
en 2019, ha afectado a casi 200 millones de personas alrededor 
del mundo. Más de cuatro millones han fallecido producto de 
complicaciones propias de la enfermedad. Lidera los números 
EE. UU., con más de 35 millones de contagiados; India, con más de 
31 millones; y Brasil, con cerca de 20 millones de contagiados. 
La dispersión mundial de este virus hizo que la Organización 
Mundial de la Salud (OMS) declarara pandemia. De eso, ya ha 
pasado más de un año. ¡Más de un año! ¡Tiempo suficiente para 
que el virus haya mutado y lo haya hecho varias veces!

Ya todos y todas hemos escuchado acerca de la variante 
delta. Se trata de una variante del coronavirus originalmente 
identificado en Wuhan y que, producto de múltiples 
replicaciones, ha ido variando en su composición genética, 
adoptando nuevas características. Todos los seres vivos mutan. 
Cada vez que una célula se divide, así lo hace su material genético 
y, en ese proceso, es posible que ocurran «errores». Si el error 
ocurre en las células germinales, esos errores se transmiten a 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (6 de agosto 2021), en Ciudad Caracas.

82



Date con la ciencia 

378

la siguiente generación. Un error puede pasar desapercibido, 
pero también puede matar al portador o proveerle de alguna 
característica que lo haga diferente.

Son esas mutaciones las que han producido variantes de la 
cepa original del SARS-CoV-2. Es probable que muchas variantes 
simplemente desaparecieran, pero algunas adquirieron características 
que les permitieron sobrevivir de manera más eficaz. En un virus, 
esto significa que les confirieron mayor capacidad para infectar 
y distribuirse en la población de hospedadores. En este caso, de 
individuos humanos.

Esta capacidad para infectar es lo que los epidemiólogos han 
llamado el R0: el número de casos, en promedio, que van a ser 
causados por una persona infectada. El sarampión, por ejemplo, una 
enfermedad altamente infecciosa, tiene un R0 de 12-18. La influenza 
por el contrario tiene baja tasa de infección o contagio con un 
R0 de 0.9 a 2.1. El SARS-CoV-2 de Wuhan tenía un R0 de 2.4-2.6. 
Quiere decir que una persona infectada contagiaría a 2 o 3 personas. 

R0 expresa el máximo potencial epidémico de un patógeno. 
En otras palabras, indica lo que ocurriría si una persona infectada 
está en contacto con una comunidad totalmente susceptible. 
Esta susceptibilidad depende de factores variados, que incluyen 
la demografía, el comportamiento de la población, el grado de 
inmunidad adquirida, ya sea por exposición previa al patógeno 
o producto de vacunación. O sea: un individuo «protegido» será 
menos vulnerable, y eso bajará el valor del R0. El objetivo, entonces, 
de cualquier política sanitaria es bajar ese valor a menos de 1.

Aquí introducimos otro concepto importante: el de umbral de 
inmunidad colectiva, la proporción de individuos de una población 
que, habiendo adquirido inmunidad, no formarán parte de la cadena 
de transmisión. Es el porcentaje de la población que se necesita sea 
inmune para proteger a los demás. Una forma directa de alcanzar 
este umbral es mediante la vacunación. Este proceso requiere una 
vacuna con alta efectividad y una alta tasa de vacunación. Una vacuna 
altamente efectiva que no se distribuye de manera masiva no producirá 
la inmunidad necesaria, y esto es justamente lo que está ocurriendo.



379

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

La OMS ha advertido que el 75 % de las vacunas se han aplicado 
solo en 10 países. Los países de alta renta, además, han planteado, 
por recomendación de la transnacional Pfizer, aplicar terceras dosis. 
No solo han acaparado la mayoría de las vacunas producidas, sino 
que además planean utilizar aún más para refuerzos, sin importarles 
que dejarían sin vacunas al resto del mundo. 

El R0 del nuevo coronavirus ha ido en aumento como 
consecuencia de los procesos de mutación: de un R0 2.4 original, 
la variante delta ha aumentado a un R0 de 5-8. Mientras exista 
una cadena de transmisión, el virus se seguirá replicando y nuevas 
variantes más agresivas pueden aparecer. Dejar al resto del mundo 
sin vacunas es promover la aparición de esas nuevas variantes. Es 
un suicidio colectivo que solo puede explicarse por la arrogancia 
del Norte global, su desprecio por lo que han llamado Tercer Mundo, 
así como por el poder de una industria farmacéutica que coloca el 
capital sobre la vida. En Venezuela, se hacen esfuerzos inmensos 
para lograr la vacunación y, afortunadamente, existen países, como 
Rusia, China y Cuba, que pueden hacer la diferencia para la vida 
de la humanidad. 

Ya que hablamos de distinción, aprovechamos la columna de hoy 
para rendir tributo a Pablo Characo, guardián del maíz campesino 
Guanape y maestro-pueblo del estado Anzoátegui. ¡Honor y gloria!





381

¿Estamos más seguros?*

Expertos insisten en que, mientras se termina de masificar 
la vacunación anti-SARS-CoV-2, hay que cuidarse al máximo

La plaga no está hecha a la medida del hombre,
por lo tanto el hombre se dice que la plaga es irreal,

es un mal sueño que tiene que pasar.

Pero no siempre pasa,
y de mal sueño en mal sueño

son los hombres los que pasan, 
y los humanistas en primer lugar,

porque no han tomado precauciones.

Albert Camus, en La peste

Hace un año, el presidente de la República anunciaba la aparición 
en nuestro país de los primeros casos confirmados de pacientes 
contagiados con el SARS-CoV-2, virus causante de la covid-19. 
Desde ese momento, se empezaron a tomar medidas que algunos 
consideraron prematuras. La realidad mostró que fueron acertadas y 
permitieron mantener una curva de contagio y de fallecidos bastante 
más baja que la de países vecinos, Europa y EE. UU.

Al momento de escribir esta columna, el número de contagiados 
con el virus a nivel mundial sobrepasa los 124 millones, mientras 
que el número de fallecidos ronda los 3 millones.

EE. UU. mantiene el mayor número de contagios y de fallecidos, 
con más de 30 millones y medio millón, respectivamente. Nuestro 
vecino Brasil, con un 3 % de la población mundial, acumula el 
10.3 % del total de muertes (más de 300 000) y un 10 % del total 
de contagiados (por encima de 12 millones), siendo la nación 
latinoamericana más golpeada por la epidemia. Ambos países se 
caracterizan por mantener Gobiernos neoliberales, con mandatarios 
ignorantes que han subestimado los riesgos de esta enfermedad y 
que incluso niegan o negaron su existencia. Una situación terrible 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (26 de marzo 2021), en Ciudad Caracas.

83



Date con la ciencia 

382

que ha causado dolor y tragedia en ambos pueblos, y pone en 
peligro al resto de la humanidad.

Venezuela, por el contrario, para el día 374 de la pandemia 
sumaba 153 315 personas infectadas (93 % de ellas ya se han 
recuperado) y 1521 fallecidos. 

El SARS-CoV-2 es, probablemente, uno de los virus más 
estudiados en el corto tiempo desde su descubrimiento. Su 
genoma ha sido secuenciado y su estructura es bien conocida. 
El desarrollo de la enfermedad que produce, la covid-19, es cada 
vez mejor entendida. Este saber ha permitido mejorar y adecuar 
los tratamientos de las personas afectadas. Por otra parte, se han 
desarrollado vacunas que ya están en proceso de administración 
en la población. 

Las vacunas hasta ahora disponibles son, básicamente, de 
cuatro tipos: a) virus atenuados o inactivos; b) uso de adenovirus 
como vehículo de la expresión del SARS-CoV-2; c) uso de 
nanopartículas como vehículo de dicha expresión; d) uso del ARN 
modificado que lleva la información de la proteína de la espiga 
del virus. El principio básico es introducir en el organismo un 
elemento que simule la presencia del virus que se quiere combatir, 
a fin de promover en el cuerpo una respuesta inmune; esto es: la 
producción de anticuerpos. 

Un virus atenuado es cuando se hace un tratamiento que impide 
la replicación de este agente en el cuerpo humano dejando intactas 
sus proteínas. La célula humana reaccionará a esas proteínas 
produciendo anticuerpos. Si, en un futuro, virus activos penetraran, 
el cuerpo los reconocería y actuaría en concordancia en su contra 
produciendo su control. La propuesta vacunal Sinopharm producida 
en China y que se están aplicando en Venezuela es un ejemplo. 
Tiene una eficacia de 79 % y se aplica en dos dosis, separadas por 
21 días. Otras vacunas con el mismo principio son las de Bharat 
Biotech, de la India; o la Sinovac, de China.

Otra forma es cuando se introduce un virus genéticamente 
modificado que no hace daño al organismo, mas se usa como 
vehículo para transportar material genético que expresa las proteínas 



383

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

del coronavirus, en específico las proteínas de la espiga viral. Este 
agente es incapaz de producir la enfermedad, pero permite al 
organismo producir anticuerpos capaces de atacar a verdaderos 
coronavirus que pudieran infectar en un futuro. Los virus usados 
en estos casos son los llamados adenovirus. La vacuna producida por 
los laboratorios rusos Gamaleya, bautizada como Sputnik V, es un 
ejemplo. Tiene una eficacia de 91 % y es aplicada en dos dosis, 
separadas por 21 días. Estas también se están usando en Venezuela. 
Otra vacuna que usa el mismo principio es la de una sola dosis 
desarrollada por Johnson & Johnson.

Un tercer tipo de vacuna son las proteicas, aquellas que en 
lugar de usar adenovirus como vehículo de las proteínas del 
coronavirus, usa nanopartículas. Las nanopartículas se inyectan 
en la persona con un adyuvante que ayuda a que la respuesta 
inmunológica se dé, sea un poco más fuerte y más eficiente. Al 
inyectar esta vacuna en la persona, los anticuerpos se generan 
única y exclusivamente contra esa proteína que se está inyectando. 
Un ejemplo es la Novavax. 

El cuarto tipo de vacuna usa el ácido ribonucleico (ARN) del 
virus modificado químicamente, como lo vemos en las propuestas 
de los laboratorios Moderna y la BioNTech/Pfizer. El ARN 
mensajero es cubierto con una especie de cápsula lipídica, la cual 
le permite fusionarse con la célula y liberar el material genético en 
el interior de ella; el ARN se muestra a los «policías celulares» y se 
dispara una respuesta inmune en el organismo.

Para que estemos protegidos, la vacunación debe ser global. 
Mientras se termina de masificar la vacunación, hay que cuidarse 
al máximo. Increíble o no, el método de contención que ha 
probado mayor efectividad, hasta ahora, sigue siendo el mismo que 
se aplicó durante la mal llamada gripe española, hace exactamente 
un siglo: confinamiento comunitario, distanciamiento físico, 
uso correcto de tapabocas y lavado de manos. Las variantes 
brasileñas P.1 y P.2 del nuevo coronavirus han probado ser 
más transmisibles y cursar con cargas virales más altas, lo que 
aumenta el número de contagiados y, por tanto, de posibles 



Date con la ciencia 

384

muertes. Es vital que seamos disciplinados en estas sencillas 
medidas. No dejemos, como dice Camus, que seamos nosotros o 
nuestros seres queridos los que pasen. 



385

84Hablemos de VPH*

Es recio haber sido
sin saberlo, un jugador 

y encontrarse
tocando 

como una carta
el destino. 

Ya no hay más jugadas sino un ponerse 
en manos desconocidas. 

Rafael Cadenas

Cinco venezolanas mueren, cada día, por cáncer de cuello 
uterino. Esta afección oncológica cobra la vida de unas 1900 mujeres 
en nuestro país. Estadísticas del Ministerio del Poder Popular 
para la Salud revelan que, en Venezuela, cada año, se detectan, 
aproximadamente, 3000 nuevos casos de cáncer de cuello uterino, 
en mujeres con edades comprendidas entre 29 y 69 años. 

El cáncer de cuello uterino es la segunda causa de muerte por 
cáncer en las mujeres, a nivel global y nacional. La principal causa 
de este cáncer es una infección persistente por ciertos tipos del 
virus de papiloma humano de alto riesgo oncogénico. Este virus 
es conocido comúnmente como VPH (un virus de ADN, que se 
transmite sexualmente). La evidencia científica ha mostrado que la 
infección por VPH es una causa necesaria, pero no suficiente, para 
el desarrollo de cáncer de cuello uterino. 

Estimaciones hechas a partir de algunos estudios recientes 
sugieren que, al menos una vez en la vida, el 80 % de las personas 
sexualmente activas se va a infectar por VPH; que el 50 % de la 
población va a estar infectada en los tres primeros años de actividad 
sexual; que del 5 % al 10 % de las infecciones con tipos de VPH 
de alto riesgo oncogénico que persisten, eventualmente, pueden 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (11 de agosto 2022), Últimas Noticias.



Date con la ciencia 

386

progresar hacia un cáncer de cuello uterino. Hoy, se sabe que el 
virus de papiloma también se asocia a otras patologías oncológicas 
en menor proporción, como los cánceres de ano, de vagina, de pene, 
de vulva, de orofaringe y de la cavidad bucal. 

Conmovidas por los impactos y la incidencia de esta enfermedad 
silenciosa y silenciada, investigadoras en Caracas iniciaron un 
proyecto para desarrollar un sistema de vigilancia epidemiológica de 
la infección por virus de papiloma humano (VPH) y su vinculación 
con el cáncer de cuello uterino. Una de estas científicas es Maira 
Ávila, bióloga celular, investigadora en el Laboratorio de Genética 
Molecular del Instituto de Hematología y Oncología, adscrito al 
Ministerio del Poder Popular para la Salud.

La citada especialista relata que este proyecto —hoy financiado 
por el Fondo Nacional de Ciencia, Tecnología e Innovación 
(Fonacit)—, más allá de mejorar los programas de detección del 
VPH, mediante el uso de pruebas moleculares altamente sensibles y 
específicas, busca profundizar con las comunidades el cuidado de 
la salud y la prevención, sobre todo con las juventudes sexualmente 
activas, para que puedan ser protagonistas y puedan compartir 
ese conocimiento en los diferentes territorios. Maira subraya que 
las mejores preguntas sobre el VPH siempre han surgido en los 
encuentros con las comunidades. 

En la población joven venezolana sexualmente activa hay una 
serie de factores de riesgo para la adquisición de esta infección, 
entre los cuales podemos mencionar: el inicio de relaciones sexuales 
a temprana edad, tener múltiples parejas, la cantidad de virus 
que puede estar presente en determinada lesión, tener un sistema 
inmunitario debilitado, el uso de píldoras anticonceptivas por un 
tiempo prolongado, el hábito de fumar tabaco, el consumo de 
alcohol; e incluso la presencia de otras infecciones de transmisión 
sexual, como herpes, clamidia y virus de inmunodeficiencia 
adquirida (VIH). 

Hasta el momento, los genotipos de VPH se han clasificado 
en dos grandes grupos: unos son considerados de bajo riesgo 
oncogénico, que producen lesiones, por lo general, benignas; entre 



387

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

estos genotipos se encuentran el 6 y el 11, asociados a la aparición de 
verrugas en el área de los genitales externos. También se encuentran 
genotipos de alto riesgo oncogénico; entre ellos los más frecuentes 
son: el 16 y el 18, presentes hasta en un 70 % en los cánceres de cuello 
uterino (a nivel mundial), una patología totalmente prevenible y 
curable, si se diagnostica y trata oportuna y adecuadamente. 

La mejor prevención del VPH radica en usar métodos de barreras 
durante las relaciones sexuales (como el preservativo, ya sea femenino 
o masculino); vacunarse y evitar múltiples parejas sexuales. 

Desde el año 1993, en el Laboratorio de Genética Molecular y 
el Instituto de Biomedicina Dr. Jacinto Convit, se han ejecutado 
proyectos de investigación que han permitido evaluar la prevalencia 
y los diferentes genotipos que circulan en el país en lesiones de 
cuello uterino, sino también en otros tipos de patologías, como el 
cáncer de cabeza y el de cuello. 

Uno de los proyectos, que fue aprobado este año por el Ministerio 
del Poder Popular para Ciencia y Tecnología, plantea: a) crear un 
sistema digital de registro de los casos con VPH y su relación con 
el desarrollo de tejidos tumorales; b) mejorar la cobertura de los 
programas de detección del virus en lesiones cervicales; c) fomentar 
la autoconciencia de las mujeres sobre las posibles consecuencias 
que pueden tener las enfermedades de transmisión sexual en la salud 
femenina y familiar; d) proponer e implementar planes nacionales 
de prevención del cáncer cérvico-uterino.

Proyectos de investigación-acción para insistir e insistir en el 
cuidado comunitario de la salud. 





389

Mariposas que cambian nuestra rutina*

Investigadores de Venezuela avanzan en el control 
biológico de la palometa peluda

Mucho me temo que no puedo explicárselo con mayor claridad
—respondió Alicia, muy cortés—,

porque, para empezar, ni yo misma puedo entenderlo;
y cambiar tantas veces de tamaño en un solo día es muy desconcertante.

—No lo es —dijo la Oruga.

—Bueno, tal vez a usted no se lo haya parecido hasta ahora —dijo Alicia—,
pero cuando tenga que volverse crisálida…, y eso pasará algún día, ¿sabe?,

… y luego mariposa, seguramente le parecerá un poco raro.

—Pues no —dijo la oruga.

Lewis Carroll, en Alicia en el país de las maravillas

Muchos hemos sabido, de niños o niñas, que esos gusanos con 
muchos colores o con muchos pelos no deben tocarse, porque 
causarían mucho ardor. Lo que muchos no sabíamos era que esos 
gusanos llamados comúnmente orugas, eran en realidad larvas de 
mariposas. Esas orugas que caminan lentamente y devoran hojas 
con un hambre interminable se rodearán, eventualmente, de seda 
formando un capullo donde estarán ocultas un tiempo hasta salir 
convertidas en hermosas mariposas. De una fase amenazante, 
pasarán a un símbolo de belleza y fragilidad.

Las mariposas y polillas son un grupo de insectos agrupados en 
el orden Lepidóptera. Tienen importancia ecológica y económica, 
ya que sus larvas pueden llegar a convertirse en plagas agrícolas, 
mientras que en su fase adulta son agentes polinizadores e incluso 
indicadores de calidad ambiental. Esto último es posible porque 
muchas especies suelen ser muy sensibles a la contaminación, 
y su desaparición nos indica que hay un problema, aun antes de 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (16 de abril 2021), en Ciudad Caracas.

85



Date con la ciencia 

390

que podamos notarlo. Pero algunos lepidópteros pueden causar 
problemas inusitados. Es el caso de aquellos que, ya sea como larva 
o como adulto, liberan elementos capaces de causar daños a la salud 
humana, como ese ardor del que hablamos al comienzo.

Las lesiones producidas por lepidópteros se denominan erucismo, 
cuando son producidas por larvas u orugas; y lepidopterismo, cuando 
son causadas por adultos. Se trata de lesiones cutáneas (prurito, 
urticaria), vómitos, dolores de cabeza o asma. El contacto con 
ciertas especies puede incluso causar hemorragias que podrían ser 
mortales. En Venezuela, tenemos varias especies que liberan setas o 
espículas que pueden causar lesiones de este tipo y una, en especial, 
es bastante conocida y motivo de intensos estudios. Se trata de 
Hylesia metabus, conocida comúnmente como palometa peluda. Es 
una mariposa nocturna cuya aparición en grandes números causa 
zozobra en las poblaciones de Sucre, Monagas y Delta Amacuro. 
Tal es el caso que, ante su presencia, las personas deben quedar 
confinadas en sus casas, las luces de la calle deben apagarse y se 
paraliza toda actividad comercial y comunitaria.

Financiado por el Fondo Nacional de Ciencia, Tecnología e 
Innovación (Fonacit), un grupo interdisciplinario de investigadores e 
investigadoras de la Universidad Simón Bolívar, Universidad Central 
de Venezuela, Universidad de Oriente y el Instituto Venezolano de 
Investigaciones Científicas, en colaboración con la Gerencia de 
Saneamiento Ambiental y Control de Endemias (Fundasalud-Sucre), 
se dio a la tarea de conocer la biología de esta mariposa, el sistema 
urticante, sus enemigos naturales y diseñar métodos de control 
efectivos, accesibles y poco dañinos para el ambiente.

El grupo de profesionales lo conformaron Frances Osborn,  
Melfran Herrera, Hernán Cequea, Ulf Lundberg, José Clavijo, 
Blas Dorta, Vidal Rodríguez Lemoine, Roxana Gajardo, 
José Vicente Hernández, Mariolga Berrizbeitia y numerosos 
colaboradores asociados. Estos equipos no solo investigaron 
aspectos de la biología y reproducción de este insecto, sino que, 
simultáneamente, ensayaban métodos de control y buscaban 
alternativas al uso tradicional de insecticidas. Esas alternativas 



391

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

incluyeron el uso de feromonas para atraer las mariposas a trampas 
prediseñadas para tal fin y la identificación de enemigos naturales, 
como la bacteria Bacillus thuringiensis o el hongo entomopatógeno 
Beauveria bassiana, que mostraron su potencialidad como 
controladores biológicos. 

Como resultado del seguimiento que se le hace a esta especie, 
pudo detectarse este año, un número considerable de larvas en 
la costa del golfo de Paria, estado Sucre. Podía estimarse, por el 
conocimiento que ahora se tiene de la especie, que esta misma semana 
comenzarían a emerger las adultas que producirían los problemas 
que hemos mencionado. Es así que, basados en la información 
disponible, los organismos encargados de Salud, comenzaron 
las labores de aspersión con bioinsecticidas que contienen tanto 
la bacteria Bacillus thuringiensis como el hongo Beauveria bassiana. Se 
trata de un programa de control, fruto de años de investigación 
científica realizada en Venezuela, por equipos multidisciplinarios 
que han trabajado coordinadamente. ¡Es conocimiento situado para 
beneficio de la población!





393

Soluciones con sello venezolano*

Científicos merideños crean prototipo de kit de ELISA 
para diagnóstico de SARS-CoV-2

Yo amo hasta las raíces 
de mi pequeño país frío. 

Si tuviera que morir mil veces 
allí quiero morir: 

si tuviera que nacer mil veces 
allí quiero nacer. 

Que nadie piense en mí. 
Pensemos en toda la tierra, 

golpeando con amor en la mesa.

Yo no vengo a resolver nada.
Yo vine aquí para cantar 

y para que cantes conmigo.

Pablo Neruda, en Que despierte el leñador

Juan Luis Concepción llegó a Caracas, en 2008, para hacer 
un trabajo de epidemiología sobre la enfermedad de Chagas, en 
Petare, en San José de las Flores y la parte alta de Antímano. Este 
investigador criado en los Andes venezolanos quedó admirado 
ante la extraordinaria capacidad creadora demostrada por un 
grupo de estudiantes de la Universidad Bolivariana de Venezuela 
en dinámicas de construcción de conocimientos protagonizadas en 
estos territorios:

Aún siento respeto y fascinación por la sabiduría popular 
de aquellos chicos y aquellas chicas, y su disposición de trabajo. 
Hacer ciencia en el barrio, con esa juventud, fue toda una escuela 
de aprendizaje para mí, sobre la respuesta de algunas estructuras 
sociales de nuestro país en la búsqueda de soluciones.

Doce años después, Juan Luis lidera un nuevo proyecto de 
investigación epidemiológica que incluye innovaciones tecnológicas 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (15 de enero 2021), en Ciudad Caracas.

86



Date con la ciencia 

394

para el diagnóstico serológico cuantitativo de SARS-CoV-2, virus 
causante de la covid-19.

Los resultados de este proyecto —que cuenta con financiamiento 
del Fondo Nacional de Ciencia, Tecnología e Innovación (Fonacit)— 
le permitirán a Venezuela no solo utilizar algunos de estos 
productos para el diagnóstico en los centros centinela de salud, 
sino que, además, pudiera contribuir al desarrollo de un estudio 
para determinar focos epidémicos y hacer controles por áreas, según 
la información obtenida.

De acuerdo con la versión de Juan Luis, no es lo mismo tomar 
una decisión soberana para implementar una política de salud, 
teniendo el recurso o el desarrollo en el país, que salir al mercado 
internacional a comprarlo, sobre todo en el contexto ocasionado 
por el «vergonzoso» estrangulamiento económico y financiero del 
Gobierno de EE. UU. al que ha estado sometida Venezuela desde el 
año 2013, el cual afecta la vida cotidiana de toda la población; pero, 
especialmente, de quienes tenemos menos recursos económicos.

Juan Luis trabaja en el desarrollo de un kit de ELISA para el 
diagnóstico del SARS-CoV-2, junto a otros siete investigadores de 
la Facultad de Ciencias de la Universidad de Los Andes (ULA) y de 
Diagén, una fábrica venezolana hija de la Ley Orgánica de Ciencia, 
Tecnología e Innovación (Locti). 

ELISA (sigla del inglés Enzyme-Linked ImmunoSorbent Assay 
‘ensayo por inmunoabsorción ligado a enzimas’) es un tipo de prueba, 
ampliamente utilizado en el mundo, que se basa en la detección de 
anticuerpos para evaluar si hubo contacto con patógenos.

Cinco mujeres y tres hombres de ciencia, en Mérida, han hecho 
construcciones importantes de varios materiales genéticos de 
SARS-CoV-2 en vectores de expresión para bacterias (Escherichia coli) y 
para células de mamíferos (expiCho). Se trata de un proceso que ha 
hecho posible la producción de proteínas recombinantes (antígenos) 
del virus específicas y sensibles para la detección de anticuerpos 
(inmunoglobulinas G y M) en pacientes con covid-19. Dichas 
proteínas pueden ser utilizadas como anticuerpos neutralizantes en 
pacientes en estado crítico, para que tengan una rápida recuperación.



395

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

Este equipo venezolano ha avanzado en la producción de la 
proteína N, con mayor factor de purificación que cualquiera de las 
que se ofrecen comercialmente en el mercado internacional para 
ser usadas como antígeno. La proteína N es la que más se expresa, 
cuando el nuevo coronavirus infecta las células; además, es la más 
antigénica; es decir: la que produce mayores títulos de anticuerpos en 
las personas o animales infectados con SARS-CoV-2. Dicha proteína 
se usa en diferentes pruebas inmunológicas, como las pruebas 
rápidas (PRD), los ELISA, Western blot e inmunobioluminiscencia; 
en el diagnóstico del nuevo coronavirus, a nivel mundial. Vale 
decir que el costo de un miligramo de esta proteína, en el mercado 
internacional, puede estar entre 600 y 1200 dólares, sin incluir los 
costos de envío que son elevados porque este compuesto químico 
debe venir refrigerado. Encima, con el bloqueo facineroso de EE. UU. 
significaría que habría que recurrir a mercados más lejanos (Europa, 
Asia) para obtener esos antígenos recombinantes.

Entre los objetivos culminados del proyecto, destacan: 
a) construcción de genes de interés esencial para nuestro país en 
la lucha contra la covid-19; b) estandarización de la estabilidad 
de la proteína N en solución y en fase sólida (placas de ELISA 
y membranas de nitrocelulosa), como requisito necesario para 
que pueda ser usada en el diagnóstico y evitar que pierda la 
antigenicidad. Juan Luis informa estar haciendo ensayos con sueros 
de pacientes con covid-19 diagnosticados por prueba molecular y 
síntomas clínicos (sueros donados por el Ministerio para Ciencia y 
Tecnología) y sueros de personas sin covid-19, con el fin de evaluar 
cantidad de antígeno, sensibilidad y especificidad.

«El proyecto camina con buen pie», dice Juan Luis, galardonado 
en 2016 con el Premio Nacional de Ciencia, Tecnología e 
Innovación, como Investigador de Amplia Trayectoria, por la 
creación de un estuche con sello venezolano para el diagnóstico 
estratégico de chagas y leishmaniasis.

Es probable que, para finales de este mes, podamos tener el 
primer prototipo de estuche de ELISA para el diagnóstico serológico 
cuantitativo de SARS-CoV-2.



Date con la ciencia 

396

Este kit aseguraría la detección cuantitativa de inmunoglobulinas 
anticovid-19, por ELISA indirecta. ¿Qué significa? A diferencia de 
una prueba rápida, cuya evaluación es cualitativa, de acuerdo con 
una coloración (bandas) y una valoración al ojo, la prueba ELISA 
tiene una valoración cuantitativa por cuanto la hace un equipo 
óptico, que da un valor de referencia.

Esta plataforma tecnológica también garantizará la detección, en 
fluidos (suero, plasma y mucosas), de la presencia de la proteína N, 
con ELISA de captura. Si da una coloración significa que, en ese 
fluido, está el virus o restos de él.  Un resultado así se obtendría, 
independientemente de que la persona sea sintomática o asintomática.

Otra de las propiedades de esta innovación nacional es la 
capacidad para identificar si un plasma tiene suficientes títulos 
anti-RBD. En ese caso, dicho plasma puede ser utilizado como 
inmunoterapia en pacientes convalecientes por covid-19.

El prototipo de estuche ELISA hecho por estos científicos 
criollos representa un ahorro al país de cerca de 1000 dólares, por 
cada 2500 pruebas. Más allá del valor económico, está el aprendizaje, 
la experiencia en el desarrollo de una investigación aplicada y 
el conocimiento adquirido, los cuales serán un patrimonio para 
Venezuela en futuras innovaciones, en áreas de importancia 
estratégica para la nación.

Este es un proyecto de independencia y soberanía para el 
diagnóstico de SARS-CoV-2. Así lo cree Juan Luis, quien nació en la 
isla de La Palma, en España, pero migró a Bailadores, en Venezuela, 
con sus padres, siendo un niño. 

Para este científico, formado en la ULA, el país bolivariano 
tiene talentos con suficiente formación y capacidades para abordar 
el problema de la pandemia de covid-19, y muchos otros.

«Venezuela tiene gente valiente, capaz, que no se deja derrotar 
por la desesperanza; gente convencida de que el mayor valor de la 
ciencia es estar al servicio del bienestar de los pueblos».



397

Venenos y antivenenos*

El diente muerde la fruta envenenada
la fruta muerde el diente envenenado

el veneno muerde la fruta y muerde el diente
mordiéndose, el diente, ya descubre

la deliciosísima pulpa de la nada.

Carlos Drummond de Andrade, en Descubrimiento  

¡Macagua, macaurel, mapanare, cascabel, coral, cuaima! Solo 
mencionar algunos nombres de especies de serpientes que habitan 
en nuestro país, y se produce un escalofrío en quienes los escuchan. 
El temor y el rechazo a las serpientes es algo bastante generalizado 
especialmente en el mundo judeo-cristiano, y es que, en la misma 
Biblia, la serpiente es la causa de la expulsión del Edén. Las 
serpientes, sin embargo, son componentes de los ecosistemas y, 
en tanto depredadoras, regulan poblaciones que, de otra manera, 
podrían convertirse en plagas.

Las serpientes venenosas, en particular, merecen una especial 
atención. La mordedura de una serpiente venenosa produce lo 
que catalogamos como accidente ofídico y puede provocar incluso la 
muerte de la persona afectada. En el mundo, se registran unas 
5,4 millones de mordidas anuales de serpientes, de las cuales entre 
1,8 y 2,7 millones involucran envenenamiento con 125 880 muertes, 
a lo que podría sumarse el triple de casos de amputaciones o algún 
tipo de incapacidad permanente. La Organización Mundial de la 
Salud incluyó el envenenamiento por serpientes como enfermedades 
tropicales desatendidas de alta prioridad.

Las serpientes venenosas de Venezuela se ubican en dos 
familias, Viperidae y Elapidae. En el primer grupo, encontramos las 
mapanares, del género Bothrops; las cascabeles, del género Crotalus; y 
la cuaima, del género Lachesis. En el segundo grupo, hallamos las 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (3 de diciembre 2021), en Ciudad Caracas.

87



Date con la ciencia 

398

corales, del género Micrurus. Los venenos de estas serpientes varían 
en composición y efecto según la especie.

Sobre serpientes y venenos estuvimos conversando con 
el médico veterinario Adolfo Bremo, de la Universidad 
Experimental Francisco de Miranda. Nacido en Puerto Cabello, 
pero es coriano por decisión. Este investigador, con doctorado 
en Ciencias Biológicas, nos cuenta que el veneno de mapanare 
tiene efectos vasculotóxicos, hemotóxicos y necrotizantes. 
Contiene enzimas que destruyen las paredes de los vasos sanguíneos 
produciendo hemorragias, alteran los canales de calcio y, por tanto, 
la movilidad muscular; de hecho, tiene efectos que terminan en 
gangrena y muerte del tejido. El veneno de cascabel, por otro lado, es 
neurotóxico: afecta especialmente las células nerviosas y produce una 
parálisis que termina produciendo la muerte por paro respiratorio. 
Las cuaimas y corales producen venenos hemotóxicos debido a sus 
enzimas proteolíticas; esto es: enzimas que degradan proteínas y, por 
lo que antes se ha dicho, destruyen la base estructural de las células.

En Venezuela, las mordidas de serpientes son de reporte 
obligatorio. Se registran aproximadamente entre 5000 y 7000 casos 
anuales lo que equivale a 21.24 casos por 100 000 habitantes. El 
90 % de los casos son debido a mordeduras de alguna especie 
de mapanare, siendo las mordeduras de corales y cuaimas muy 
raras. A lo largo del año se observan dos picos, uno entre abril y 
junio, que coincide con el nacimiento de nuevas serpientes; y otro 
entre septiembre y noviembre, que es la época reproductiva y, por 
consiguiente, hay más actividad.

Este escenario nos revela la importancia de contar con antídotos 
que permitan neutralizar los efectos del veneno una vez inoculado 
en la persona. Nuestro amigo Adolfo Bremo no se ha quedado con 
los brazos cruzados y, junto a un equipo de veterinarios, médicos 
y hasta un ofidiólogo, ha desarrollado antivenenos polivalentes (se 
usan tanto para mordeduras de cascabel como de mapanare) basados 
en inmunoglobulinas aisladas de yemas de huevo de gallinas. 

Años de investigación han mostrado las ventajas del método 
usado, si se compara con los tradicionales sueros antiofídicos 



399

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

aislados de caballos que han sido inoculados con volúmenes 
controlados de veneno. En estos casos, se han detectado reacciones 
alérgicas en algunos pacientes, lo que no ha ocurrido en el caso del 
antiveneno aislado de gallinas. 

Además de Adolfo, el equipo lo conforman: José Luis Yrausquin, 
Ángel Duno, Alfredo Bello, Uslar Guerra, César Rengifo e Imelda 
Reyes. El antiveneno lo han llamado Labfarsca y se encuentra en etapa 
avanzada de validación. Ha sido realizado con venenos extraídos 
de serpientes capturadas en el estado Falcón, lo cual aumenta la 
eficacia para mordeduras de serpientes de esa región. 

Estamos en presencia de un antídoto desarrollado por 
científicos y científicas de Venezuela que puede significar la 
diferencia entre la vida y la muerte de muchas personas. ¡Ojalá 
el proceso de validación y permisología sanitaria sea expedito para 
poder contar con tan preciado medicamento! Desde Date con la ciencia, 
felicitamos al equipo de investigación por este logro. Somos parte 
de la naturaleza, como lo son las serpientes, y los antivenenos son 
formas de garantizar la convivencia. 





401

El secreto de la shawara* 
Venezuela trabaja sobre otras cosmovisiones que tejen nuevas 

epistemologías de investigación

Cuando hay una epidemia,
de la que se responsabiliza a la shawara,

los yanomami  dejan por lo general la casa infestada,
para acampar en la selva... 

Jacques Lizot, en Salud indígena en Venezuela

En muchos pueblos de Venezuela, se conocen como puri-puri o 
jejenes. Estos mosquitos diminutos se reproducen en ríos y arroyos 
de corriente rápida y suelen ser los vectores de una enfermedad 
conocida, en el habla común, como ceguera de los ríos. Esta enfermedad 
parasitaria provoca fuertes padecimientos en la piel y afecciones 
oculares que pueden provocar pérdida de visión permanente.

La ceguera de los ríos u oncocercosis es endémica en África, 
aunque, según la Organización Mundial de la Salud (OMS), hasta 
hoy se han descrito 13 focos en seis países de América, de los cuales 
solo dos están activos: uno en la Amazonía venezolana y otro en 
Brasil. Estos focos afligen, fundamentalmente, a comunidades del 
pueblo indígena yanomami.

El parásito que causa la oncocercosis, Onchocerca volvulus, fue 
introducido en nuestro país en la época de la colonia a través del 
tráfico de africanos esclavizados que estaban infectados por dicha 
filaria. Esta población infectada se encontró con los puri-puri 
locales; la relación dio origen a focos de infección en las regiones 
norcentral y nororiental del país, hoy día no activos, y un foco en 
la frontera sur del país, que aún hoy representa una amenaza a la 
salud humana.

Cuando los puri-puri pican a una persona infectada ingieren, 
junto con la sangre, microfilarias (parásitos) que sufren una serie 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (17 de septiembre 2021), en Ciudad Caracas.

88



Date con la ciencia 

402

de mudas en el vector, hasta transformarse en larvas infectantes. 
Estas emigran a la trompa del puri-puri y, cuando estos vuelven 
a picar, la larva penetra por la herida y se refugia en el cuerpo 
humano. Allí migra, madura y comienza a producir miles y miles 
de microfilarias, formas embrionarias que invaden la piel y los ojos, 
y pueden llevar a la ceguera.

Para tratar esta enfermedad, y eliminarla de este continente, desde 
los años 90, se administra por vía oral ivermectina, un compuesto 
con un reconocido efecto microfilaricida; es decir: que destruye las 
microfilarias de los parásitos en la persona infectada. Así, un vector 
que pudiera picar a una persona que ya tomó ivermectina, no va a 
encontrar microfilarias; por lo tanto, no se produce la transmisión 
del parásito. Lo clave es aplicar las dosis adecuadas (bianuales) 
para romper el ciclo durante el tiempo suficiente para extinguir la 
transmisión (más de 10 años). El problema es cómo acompañar un 
proceso de salud integral en la intrincada zona selvática que abraza 
el río Orinoco en nuestro Amazonas. 

El reto de esta lucha contra la ceguera de los ríos en esta 
región de América del Sur ha integrado un colectivo formado por 
agentes de salud yanomami y de otros pueblos indígenas, en el 
Centro Amazónico de Investigación y Control de Enfermedades 
Tropicales Simón Bolívar (Caicet), que se asumen como agentes 
transformadores y acompañan la formación de agentes de salud en 
comunidades remotas, para cambiar una realidad terrible, herencia 
de la colonia: oncocercosis, malaria, fiebre amarilla y otros tantos 
males de la modernidad.

En 2021, en medio de la pandemia de covid-19, este colectivo ya 
ha visitado 336 comunidades de las 381 comunidades yanomamis 
conocidas en Amazonas, hasta hoy. Así lo confirma Carlos Botto 
Abella, investigador del Caicet, residenciado desde hace más de 25 
años en el corazón de Amazonas. Botto es un científico uruguayo 
—graduado como doctor en Medicina, con un posgrado en 
Parasitología Médica— que padeció y enfrentó las dictaduras cívico-
militares que azotaron el sur de nuestra patria grande en los años 
70, recibido amorosamente por Venezuela.



403

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

El coautor del libro Desarraigos y resiliencias vive unido a la lucha 
contra la ceguera de los ríos y otras patologías presentes en el sur 
del país, desde la década de los 90. Este científico detalla que el 
trabajo del mencionado colectivo de salud yanomami durante 20 
años logró, en el año 2016, interrumpir la transmisión de Onchocerca 
volvulus en un 75 % de la población afectada; en un territorio de casi 
80 mil kilómetros cuadrados. Esta superficie de selvas y montañas 
es cuatro veces mayor que el conjunto de los estados Miranda, La 
Guaira, Distrito Capital, Aragua y Carabobo; o del tamaño de 
varios países centroamericanos o europeos.

La interrupción de la transmisión de la oncocercosis ha sido 
posible a través de las visitas regulares a comunidades localizadas 
en distintas áreas de riesgo y mediante el respeto y reconocimiento 
a liderazgos, sabios y chamanes que contribuyen al control de 
enfermedades. El trabajo de este colectivo indígena se articula con 
especialistas del Caicet. Un espacio científico que, al momento de 
su creación, hace 39 años, estuvo focalizado en la investigación de la 
ceguera de ríos y desarrolló un Programa de Investigación y Control 
de Enfermedades Tropicales (Proicet Amazonas), que le permitió 
hacer aportes originales a la iniciativa para la eliminación de la 
oncocercosis en las Américas.

Dicha alianza académico-indígena ha permitido identificar un 
conjunto complejo de enfermedades endémicas desatendidas que 
afectaban la población yanomami, en comunidades muy remotas 
en la frontera sur con Brasil, cuyos integrantes tenían muy poco o 
ningún contacto con la sociedad envolvente del Estado venezolano. 
Este proceso incluyó la identificación de comunidades, mediante 
imágenes satelitales; determinación de patrones espaciales de 
comunidades nuevas, calificadas por un conjunto de características 
ambientales y geográficas. La indagación de la relación entre tipos 
de paisaje y transmisión de la enfermedad ha mostrado que, en estas 
áreas montañosas de difícil acceso en la frontera sur, la oncocercosis 
alcanza niveles de hiperendemia en los focos remanentes donde 
persiste la transmisión. Botto Abella subraya que, en la selva 
amazónica, el trabajo etnográfico ha visibilizado tensiones 



Date con la ciencia 

404

importantes que permiten problematizar la salud y cuestionar la 
cultura de la enfermedad sobre la cual esta suele cabalgar.

Para los yanomamis, los demonios de la enfermedad —como 
los llama el antropólogo Jacques Lizot, en su artículo «El mundo 
intelectual de los yanomami: Cosmovisión, enfermedad y muerte, con 
una teoría sobre el canibalismo», publicado en el libro Salud indígena 
en Venezuela, publicado en 2007—, que se apoderan del principio vital 
de los yanomamis en trance de morir, son responsables de muchas 
epidemias conocidas como shawara. Estas epidemias ocurrieron 
cuando los yanomami se acercaron al mundo de los criollos, e 
identifican el humo (de sus máquinas) como el origen y dispersión 
de las enfermedades.  Solo el chamán, solo o junto al médico, es capaz 
de expulsar estos demonios de las enfermedades al submundo de los 
amahiri, seres míticos inmortales, donde pululan estos demonios.

En época de shawara (epidemias), las comunidades yanomamis 
activan un mecanismo clave: el aislamiento comunitario y la 
dispersión en la selva en pequeños grupos de familias nucleares, 
por una semana o dos hasta más de un mes, hasta que la shawara 
se extingue, desaparece. A través de radios en la selva, agentes 
yanomamis de salud instan a no visitarse para cuidar la vida del 
otro. Estas prácticas milenarias, unidas a la acción de los agentes 
yanomami de salud, que son los ejecutores en los lugares más 
remotos de las políticas públicas en materia de salud, han limitado 
o impedido hasta ahora la dispersión de la covid-19 en el territorio 
yanomami de Venezuela. Una práctica similar ha sido incorporada 
en el ámbito de la ciencia moderna para cortar la cadena de 
transmisión de la enfermedad.

Sin embargo, la amenaza más grande para el mundo yanomami 
y para su salud está representada, en la actualidad, por el garimpo, 
sus máquinas y el humo que dispersan enfermedades, lo que Luis 
Yarzábal, médico, investigador científico, fundador de Caicet, 
equipara al submundo de los amahiri, donde pululan los demonios 
de las enfermedades.

Son estudios sobre otras cosmovisiones que tejen nuevas 
epistemologías de investigación y ayudan a repensar políticas 



405

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

públicas en salud desde una dimensión biopsicosocioespiritual. 
Una mirada del conocimiento que invita a establecer una ética 
de vida, una ética de salud de la humanidad y del planeta, cuya 
construcción conduce a un paisaje reflexivo y a abrir bien los ojos 
para trascender el sistema civilizatorio dominante.





407

La ciencia de la miga*  

La mesa, hijo, está tendida […]
Esta es la sal, este el aceite 

y al centro el pan que casi habla […] 
Lo partimos, hijito, juntos, 

con dedos duros y palma blanda, 
y tú lo miras asombrado 

de tierra negra que da flor blanca. […]

Pero este pan «cara de dios» 
no llega a mesas de las casas

y si otros niños no lo tienen 
mejor, mi hijo, no lo tocaras. 

Gabriela Mistral, en La casa

En los pueblos de Lara, algunos/as abuelos/as insisten en 
que hay panes tan malos para la salud que pareciera que fue el 
diablo el que los hizo. El refranero venezolano dice que las penas 
con pan son buenas; pero hay panes que acunan penas. La evidencia 
científica ha demostrado que comer pan, a diario, hecho a base 
de trigo, bajo procesos de fermentación acelerada, puede elevar 
los triglicéridos y producir problemas inflamatorios, cardíacos, 
o diabetes. El pan canilla, por ejemplo, tan popular en las mesas 
de nuestras casas, concentra un alto contenido de grasa o manteca 
vegetal hidrogenada, y de azúcares, además de un exceso de levadura 
que solo aporta volumen.

La industria de los alimentos —que mercantiliza el sustento, en 
el afán de acumular capital— no solo sacrifica el valor nutricional de 
los panes, sino que mantiene un proceso sostenido de colonización 
del gusto, del saber y de la técnica. Historiadores relatan que, con la 
invasión colonial, se inició un proceso de diferenciación de modelos 
de producción y de alimentos. Dentro de esta dinámica, el trigo llegó 
a formar una compleja relación con el maíz. Ambos cereales, junto 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (5 de mayo 2022), en Últimas Noticias.

89



Date con la ciencia 

408

con la yuca (otro alimento básico ancestral), formaron un complejo 
de maíz-trigo-yuca que ayudó a sostener el comercio triangular del 
proyecto de colonización. El trigo se asoció con la civilización y el 
progreso; por consiguiente, se catalogó como superior a los otros 
dos rubros de origen indígena. El abastecimiento del grano de 
preferencia española dependía —y aún depende— de la importación, 
ya que su adaptación a los agroecosistemas de Venezuela se limitó a 
la región andina. Incluso hoy, se sigue cultivando trigo en algunas 
huertas familiares de las zonas altoandinas. 

La colonización del gusto ha repercutido en todo el sistema 
agroalimentario de la nación bolivariana. Los colonizadores nos 
han hecho repudiar, hasta hoy, los alimentos indígenas de nuestra 
tierra. Primero, impusieron el trigo y, a partir de la década de 1960, 
se apropiaron de nuestra arepa de maíz. La resemantizaron con el 
contenido que les convenía (le quitaron todos los nutrientes) y nos 
la devolvieron en un paquete comercializado de harina precocida 
(como antonomasia de alimento o sustento), con otra composición 
y sentido. Lo peor: nos han hecho creer que ese simulacro de harina 
de maíz es parte de nuestra identidad. Así esa harina se equipara a la 
arepa, y es sinónimo de Venezuela y de la venezolanidad, tal como 
lo denuncian las investigadoras Ana Felicien, Christina Schiavoni y 
Liccia Romero, en el libro Conocimiento y soberanía: la alimentación como 
derecho humano, publicado por el Ministerio de Ciencia y Tecnología, 
en el año 2021. 

Con el sistema agroindustrial, la dieta la cambiamos por una 
dieta que no es la nuestra. Inconscientemente, adoptamos dietas 
que nos enferman, y que ponen en evidencia que la colonización 
interviene en otros espacios —más allá del político, económico y 
lingüístico— para inscribirse y transformar el contexto cotidiano del 
plato que servimos en la mesa.

La colonialidad en todas sus formas (del poder, del saber y 
del ser) ha desplazado rubros alimentarios, técnicas y prácticas de 
nuestra tierra que aseguran salud. La investigadora de la Universidad 
Central de Venezuela María Fernanda Correa alerta que el sistema 
capitalista ha posicionado dietas absolutamente dañinas, en un 



409

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

ciclo perverso: te enfermo y, después, te garantizo los medicamentos 
que necesitas. Preocupada por la salud colectiva, esta farmacéutica 
caraqueña, con doctorado en Bioquímica, decidió acompañar un 
proyecto de investigación en Tucaní, estado Mérida, dirigido a la 
preparación de panes a través del uso de harinas alternativas y el 
aprovechamiento de despensas agroecológicas locales.

Se trata de un pan pensado para nutrir, como un acto de 
soberanía, de identidad y de reflexión, para recuperar nuestro 
sistema de alimentos con los cuales es posible producir otra forma 
de vida. Pan hecho por familias de la Comuna «Che» Guevara 
—una comuna rural que trabaja el conuco—, con conciencia y 
con ciencia y técnica innovadoras. María Fernanda narra que, en 
Tucaní, estudian la importancia identitaria del pan como alimento, 
la autodeterminación de los pueblos en el aprovechamiento de los 
rubros locales, la nutrición y la salud, la colonización del paladar, 
técnicas innovadoras de panificación y valoración de atributos 
panaderos (alveolado de la miga, textura de la corteza, olor, sabor). 
Un ejercicio de descolonización que permite pensar por qué es 
importante recuperar los alimentos de nuestra tierra y cuánto de la 
despensa agroecológica incorporamos en nuestros platos.

Este innovador ejercicio une el arte de la cocina campesina, la 
nutrición y la bioquímica para crear deliciosos platillos a base de 
rubros locales, que llevan el amor y el saber del pueblo rural. Como 
dice la investigadora María Fernanda, de los olores, el pan; pero, 
de sabores, nuestra despensa agroecológica. Estas fórmulas de pan 
tienen el gran valor nutricional de tubérculos huérfanos (batata, 
ocumo, ñame, yuca) y raíces tuberosas (remolacha y zanahoria); así 
como frutas tropicales: cambures, nopales. Los panes que salen de 
los hornos comuneros guevaristas son bajos en azúcar y grasa, y 
tienen un perfil nutricional elevado, con un alto contenido de fibra 
dietética saludable, calcio, fósforo y hierro. 

¿De dónde salen los ingredientes para elaborar estos 
panes? Del conuco, de las parcelas y traspatios de Tucaní, y 
de  harinas alternativas vegetales creadas por investigadoras 
de la Corporación para el Desarrollo Científico y Tecnológico 



Date con la ciencia 

410

(Codecyt), a base de tubérculos cultivados en nuestro país con 
prácticas agroecológicas. 

Una experiencia académico-campesina con un manantial de 
poesía de iniciativas alimentarias que son utilizadas como formas 
de resistencia y creación de alternativas, desde una memoria 
biocultural histórica que resguarda la vida, y nos permite partir 
juntos el pan, sin miedo ni vergüenza. 



411

Ciencia y feminismo





413

Una mirada feminista a la ciencia*

Participación de la mujer debe ampliar el horizonte 
de la ciencia y de quienes la practican

¿Cómo pudieron ellos, esos brutos que a mano limpia 
peleaban contra las bestias,

crear figuras tan llenas de gracia?
¿Cómo pudieron ellos dibujar esas líneas volanderas

que escapan de la roca y se van al aire?
¿Cómo pudieron ellos…?

¿O eran ellas?

Eduardo Galeano, en Espejos

Fue en 1962 cuando tres hombres, Watson, Crick y Wilkins, 
recibieron el Premio Nobel por sus estudios para deducir la 
estructura de la molécula de ADN. Un descubrimiento de esos que 
definen un hito en la ciencia, en general; y que marcó el desarrollo 
de la biología, en particular. Para lograr ese descubrimiento, una 
imagen fue crucial. Se trata de la imagen 51 obtenida por la técnica 
de difracción de rayos X. Watson llegó a decir que, al ver la imagen 
por primera vez,  quedó «boquiabierto» y se le «aceleró el pulso». Pero 
este relato no termina aquí. La imagen, de una calidad superlativa, 
fue obtenida por una mujer, Rosalind Franklin, y fue mostrada a 
Watson, probablemente, sin su permiso. Rosalind Franklin, quien 
murió de cáncer en 1958, no fue mencionada en los discursos de 
aceptación del Nobel.

Rosalind Franklin fue una investigadora sobresaliente, a quien 
Watson y Crick consideraban una «feminista que se quejaba de 
trivialidades», «muy francesa» y alguien a quien «había que poner 
en su sitio». 

Rosalind Franklin no es la única mujer que ha tenido que 
soportar ese trato; ni Watson y Crick, dos hombres que muestran 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (4 de diciembre 2020), en Ciudad Caracas.

90



Date con la ciencia 

414

su misoginia, de manera aislada. Lo que aquí se refleja es un sistema 
de relaciones dominado por una visión patriarcal que limita el 
aporte y la participación de las mujeres, en este caso particular, en 
la ciencia, la tecnología, en la generación de conocimientos.

Es un hecho que, aún hoy, son poco conocidas las mujeres que 
han practicado y aplicado la ciencia. Sobre la situación de las mujeres 
en la ciencia, se han hecho importantes trabajos, como es el caso de 
los estudios realizados por Alba Carosio, profesora/investigadora 
y militante feminista del Centro de Estudios de la Mujer, de la 
Universidad Central de Venezuela (UCV). Nos recuerda Alba que, a 
pesar de representar un 50 % de la población mundial, las mujeres 
son el 30 % del total de investigadores del mundo, siendo además 
peor pagadas, en promedio, que sus contrapartes masculinos. A esto 
hay que agregar que, como consecuencia de la división sexual del 
trabajo, las mujeres suelen asumir, de manera desproporcionada, las 
labores de cuidado del hogar, de los hijos, las hijas y las personas 
de la tercera edad; lo cual ocasiona que el esfuerzo de una mujer 
investigadora, para desarrollar su profesión, sea mucho mayor que 
en el caso de los hombres. 

Son muchos los indicadores que muestran las oportunidades 
diferenciadas que limitan y obstaculizan la participación de mujeres 
en las áreas de investigación. Sueldos diferenciados, criterios de 
evaluación que, aunque en apariencia son «objetivos», terminan 
haciendo que los esfuerzos que debe realizar una mujer sean 
superiores para lograr el mismo reconocimiento que un hombre. 

En Venezuela, ha habido avances en el sentido de que las 
investigadoras representan más del 55 % del personal científico y 
que, en el caso de la Universidad Central de Venezuela, por ejemplo, 
7 de cada 10 graduandos son mujeres. 

Pero la propuesta de Alba Carosio va más allá de un hecho 
reivindicativo y meramente cuantitativo. La propuesta de fondo es 
la inclusión de pensamientos y enfoques de género que permitan 
ampliar el horizonte de la ciencia y de quienes la practican. La 
ciencia se nos muestra como una actividad masculinizada, por lo 
que no se trata de lograr que más mujeres se «integren» a ese mundo: 



415

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

se  trata de cambiar, radicalmente, la visión patriarcal que, además, 
limita los propios alcances de esa ciencia dominante.

¿Qué dicen las feministas de esta perspectiva dominante? Nos 
cuenta Alba Carosio que la ciencia se presenta como «un truco de 
Dios, para poder hablar con autoridad. El pensamiento y la teoría 
de género descubre y hace visible ese truco de Dios, planteando 
justamente que la ciencia, en general, ha tenido que sufrir las etapas 
androcéntricas, hechas por científicos blancos de las clases más 
acomodadas». Se hace necesario, entonces, incorporar la percepción 
de la realidad del enfoque feminista.

Hacer ciencia desde esa visión significa hacer una investigación 
situada, que incluya las perspectivas de individuos marginalizados 
y oprimidos; cuestione la dicotomía sujeto/objeto; e incorpore 
conceptos potentes, como el de interseccionalidad relacionada con 
las diferentes formas de opresión.

Queremos mencionar que Alba Carosio se encuentra 
coordinando, junto con otras investigadoras, un proyecto que 
busca dilucidar el papel de las mujeres en la pandemia, su impacto 
y visiones. ¡Ciencia situada para nuestro país!





417

Una cátedra para las mujeres negras*

Venezuela reescribe huellas históricas y antropológicas 
de la vida afrodescendiente 

Oír y dejar hablar a quienes históricamente han estado condicionados 
a la subalternidad, 

reducidos culturalmente y estigmatizados en el discurso historiográfico;
interpretar el accionar de estos actores, desde una ciencia crítica y comprometida, 

que resitúe el papel de dichos sujetos dentro del devenir histórico 
de nuestra sociedad;

son algunas de las acciones que, de seguro, contribuirán al curso
de los procesos decoloniales insurgentes en nuestra América Latina.

Meyby Ugueto-Ponce

En la esquina de Gradillas, en el centro de Caracas, justo un piso 
arriba del diario Ciudad Caracas, se encuentra un lugar de indagación, 
formación y militancia: el Instituto de Estudios Estratégicos sobre 
África y la Diáspora, conocido comúnmente como «Centro de 
Estudios Africanos». Lo dirige el profesor e internacionalista 
Reinaldo Bolívar, quien se desempeñó, por varios años, como 
viceministro para África, en la Cancillería venezolana. 

El Centro de Saberes Africanos hace investigación sobre 
África, el Caribe y nuestra relación con la madre patria: África. 
Este espacio comparte diplomados en conocimientos africanos, 
caribeños y latinoamericanos. Pronto, abrirá programas de 
maestría y doctorado.

En esta columna, hemos comentado que vivimos un modelo 
civilizatorio impuesto desde Europa, a partir de la invasión de 
Abya Yala. Dicho modelo tuvo, entre otros desvaríos fundacionales, 
la llamada trata negrera. El secuestro de millones de africanas 
y africanos trasladados y forzados a trabajar en condición de 
esclavos, en estas tierras. Ese proceso marca un hito en la historia 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (14 de agosto 2020), en Ciudad Caracas.

91



Date con la ciencia 

418

de la esclavización de personas, toda vez que se institucionalizó y 
se racializó de una manera que nunca antes había ocurrido en la 
historia. Los africanos secuestrados eran convertidos en mercancías, 
esclavizados y, así, sus hijos y los hijos de sus hijos, en un proceso 
terriblemente cruel e inhumano. 

En ese proceso de inferiorización, los africanos y las 
africanas eran despojados de su historia, su origen, cultura, 
religión, idioma y dignidad (o eso intentaron).

La historia de la trata negrera y el estudio de las comunidades 
afrodescendientes, sus modos y costumbres, sus saberes y 
cosmogonías han estado sesgados y parcializados por una óptica 
eurocéntrica que, en palabras de la investigadora afrovenezolana 
Meyby Ugueto-Ponce, ha impuesto la idea del mestizaje como 
elemento homogeneizador de las poblaciones venezolanas que 
invisibiliza las diferencias y las diversidades, e impone la idea 
de que tal mestizaje ha garantizado la «existencia de una plena 
democracia racial (…) y, por ende, la ausencia de racismo», en el 
país. En un interesante trabajo, titulado Aproximación ideológica 
sobre lo afrovenezolano en la historiografía venezolana, Meyby Ugueto-
Ponce cuestiona los modelos teóricos, y llama la atención sobre la 
importancia de reescribir la historia desde una visión propia que 
despoje a los venezolanos y a las venezolanas de la marca colonial 
que, aún, persiste.

Parte de ese (re)escribir, de ese (re)pensarnos, es lo que ha llevado 
a crear, desde el Centro de Saberes Africanos, la Cátedra de Mujeres 
Negras y Afrodescendientes del Sur Global, la cual será coordinada 
por las profesoras y militantes del movimiento afrodescendiente, 
Beatriz Aiffil y Nirva Camacho. La creación de dicha cátedra 
anunciada el 25 de julio pasado, Día Internacional de la Mujer 
Afrolatinoamericana y Afrocaribeña, ha sido recibida con grandes 
salutaciones y expectativas por parte de investigadoras y luchadoras 
feministas de África, de América Latina y del Caribe. 

La cátedra tratará temas de importancia y trascendencia 
relacionados con identidad, negritud y africanidad, 
interseccionalidad, en el sentido de multiplicidad de opresiones 



419

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

que se imbrican en un solo cuerpo. Nos referimos a opresiones de 
género (patriarcado), raza (racismo) y clase (capitalismo), entre otros 
referentes que no pueden ni deben evaluarse por separado. La cátedra 
también analizará políticas públicas sobre educación, economía, 
derechos individuales, sexuales, reproductivos y colectivos. Todos 
estos temas, así como las expresiones de resistencia e insistencia de 
los pueblos afrodescendientes, serán objeto de estudio y generación 
de conocimientos.

Desde esta columna, auguramos mucho éxito a ese espacio de 
investigación y formación pensado desde nuestra realidad; pero, 
en especial, desde un conocimiento situado de mujeres negras, 
afrodescendientes, afrolatinoamericanas y caribeñas. ¡Esa es la 
ciencia que, aquí y ahora, defendemos y apoyamos!





421

Entre todas nos cuidamos*

Estudian virtudes y mecanismos de las mujeres venezolanas 
para enfrentar situaciones límite y para el sostenimiento 

de la vida, frente a la pandemia y al bloqueo imperial

Claro que no somos una pompa fúnebre,
a pesar de todas las lágrimas tragadas

estamos con la alegría de construir lo nuevo
y gozamos del día, de la noche

y hasta del cansancio,
y recogemos risa en el viento alto.

Gioconda Belli, en Claro que no somos una pompa fúnebre

Es un día cualquiera y el camión del CLAP llega al punto 
de encuentro. Inmediatamente, se activa el equipo de recepción: 
se organiza una cadena, se bajan las cajas y se colocan de forma 
ordenada, de manera que cada grupo tenga sus cajas listas para 
retirarlas y distribuirlas en sus edificios. Es una rutina. Pero esta 
rutina tiene una característica especial: el conocimiento de las 
familias; la organización del procedimiento de abastecimiento; 
el control de cajas, la recepción y la distribución de estas son 
procesos gestionados casi exclusivamente por mujeres. Mujeres 
que dedican energía y saber al trabajo comunitario, fuera de sus 
trabajos formales y de otro trabajo más fuerte y poco reconocido: 
el trabajo doméstico, el cuido de sus hijos y de la gente mayor, y el 
mantenimiento de sus hogares.

En tiempos de pandemia, las presiones son mayores para todos 
y todas, pero es sobre las mujeres que dichas presiones han recaído 
con mayor intensidad. Ser responsables del cuido, por ejemplo, 
en tiempos de bloqueo y de la covid-19, ha implicado una mayor 
dedicación, así como un recargo físico y mental que, en la mayoría 
de los casos, es, además, invisibilizado.

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (2 de abril 2021), en Ciudad Caracas.

92



Date con la ciencia 

422

Para tener una comprensión más profunda de este tema, 
contactamos a un grupo de investigadoras que se están dando a 
la tarea de dilucidar el impacto que la pandemia y el asedio está 
teniendo sobre las mujeres venezolanas. En un estudio que se 
encuentra actualmente en desarrollo, ellas están analizando los 
mecanismos y las experiencias de resistencia para el sostenimiento 
de la vida. Así mismo, tienen como uno de sus objetivos prefigurar 
transformaciones para la pospandemia.

El equipo coordinado por la profesora Alba Carosio, del Centro 
de Estudios de la Mujer, de la Universidad Central de Venezuela 
(UCV), cuenta con la participación de Indhira Libertad Rodríguez, 
también de la UCV; María Cristina González, Mitzy Flores y 
Doris Acevedo, de la Universidad de Carabobo; Ximena González 
Broquen, del Centro de Estudio de Transformaciones Sociales del 
Instituto Venezolano de Investigaciones Científicas; y Tania Elíaz, 
de la Universidad Bolivariana de Venezuela. Un potente equipo 
multidisciplinario de profesionales de las ciencias sociales.

Para esta etapa del proyecto, las investigadoras implementaron 
una serie de cuestionarios por ejes temáticos entre septiembre de 
2020 y enero de este año. En total, respondieron 530 mujeres, con 
una edad promedio de 48 años. Aproximadamente, la mitad tiene 
a cargo niños o niñas de 5 años, personas mayores de 60 años o 
personas con alguna discapacidad motora. El 91 % de las mujeres 
encuestadas son responsables del trabajo doméstico y el 72 % son 
jefas de familia.

La salud y lo relacionado con este derecho es uno de los 
componentes en donde el impacto ha sido enorme. Las mujeres 
que respondieron los cuestionarios, en su mayoría, se informan a 
través de redes sociales y televisión, aplican medidas preventivas en 
su entorno para garantizar la protección de las familias y participan 
en colectivos comunitarios en acciones dirigidas a salvaguardar la 
salud de la comunidad. Un dato interesante es que un 45 % aplican 
remedios caseros, enseñanzas de madres y abuelas. Enseñanzas que 
han sido transmitidas de mujer a mujer y que, ahora, ayudan a 
mitigar los efectos de la pandemia.



423

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

El ser jefas de familia y responsables del cuido del hogar hace 
que se sientan especialmente sobrecargadas por las dificultades 
de conseguir alimentos (25 %), medicinas (28 %), agua (35 %); o 
acceder a la electricidad (20 %). El 66 % dice tener dificultades por 
lo insuficiente del salario. Esta situación es aliviada parcialmente 
por el emprendimiento de actividades productivas independientes y 
por los bonos de acompañamiento social recibidos desde el Estado 
(80 %) para ayudar a enfrentar los efectos de la guerra imperial y del 
confinamiento comunitario adoptado por la pandemia. 

Un punto muy importante acá es el referente a los casos de 
violencia doméstica agravados por la situación de confinamiento 
que obliga a las víctimas a convivir con el agresor. Un problema 
estructural propio de la sociedad patriarcal que es expuesto por 
la pandemia. Es un hecho que los casos de violencia doméstica 
en el mundo aumentaron durante la covid-19. En la investigación 
realizada por estas compatriotas, el 86 % de las encuestadas percibió 
un aumento de la violencia de género (aunque aún no perciben este 
problema en su vida, sino en el frente de su casa): el 38 % conoce al 
menos a una mujer que sufrió violencia, aunque reporta que solo el 
2 % de las agraviadas puso la denuncia. Es un tema que debe llamar 
a la alerta no solo de las autoridades competentes, sino a toda la 
sociedad para dejar de lado nociones sesgadas sobre la violencia, 
así como la naturalización/legitimación de esta. Un mal social que 
debemos combatir mujeres y varones, por igual. 

Como elemento final, es interesante destacar que, en términos 
emocionales y psicosociales, si bien el 58 % de las encuestadas 
dijeron sentirse sobrecargadas, también se mostraron esperanzadas, 
productivas y optimistas. Son mujeres que no solo son sujetos 
sufrientes, sino personas que enfrentan el reto de los cambios, que 
se organizan, resisten, crean. Estudios como el de las científicas 
sociales Alba, Indhira, Mitzy, María Cristina, Doris, Ximena y Tania 
se convierten en herramientas para la lucha y la transformación.





425

‘Gallinas Amorosas’*

Las gallinas van en tren
canturriando de alegría

a visitar a su tía
en los predios del Edén.

Y no es que muertas estén
ni llegando al paraíso

solo que su tía quiso
reconstruir su gallinero
muy lejos del cochinero
y del puerquito sumiso.

José Gregorio González Márquez,
en Las gallinas van en tren y otras décimas

Hace unas semanas, un grupo de biólogas propuso construir 
una red de redes de mujeres en ciencia, bajo el nombre de Gallinas 
Amorosas. ¡Toda una provocación! La respuesta de las mujeres fue 
una sampablera. Unas aducían que ellas no eran cobardes; otras 
señalaban, con sarcasmo, que mejor las llamaran «perras amorosas» 
y hasta hubo quienes hablaron de «zorras», «cuaimas», «lagartas». 
El alboroto no era extraño. La mayoría no tenía cómo contestar de 
otra manera, pues ya sabemos cuán condicionados estamos por las 
narrativas coloniales y su lógica patriarcal. El patriarcado otorga 
connotaciones peyorativas a una ristra de palabras que tiene a las 
mujeres como protagonistas, con las cuales busca inferiorizar a las 
féminas. En nuestra cotidianidad urbana, solemos escuchar, con 
‘normalidad’, insultos que abrazan la violencia contra las mujeres 
(invisible, muchas veces, incluso para las propias víctimas): «Más 
puta que las gallinas»; «Parecía una gata en celo»; «Más 
pintada que una mona», «¡Qué hija de perra!»; «Pare como 
las conejas». Dicha violencia simbólica ha terminado por 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (18 de marzo 2022), en Ciudad Caracas.

93



Date con la ciencia 

426

asumirse como ‘lo que es’; ¡se ha naturalizado! Los vientos de 
la civilización moderna parecieran haber borrado el significado 
espiritual de las gallinas en los conucos y haber exterminado el 
recuerdo de las carretas, los yips o los buses en donde solía verse 
un par de gallinas en el regazo de algún pasajero, como símbolo de 
resistencia y de relación amorosa con la Tierra.

El debate de las ‘Gallinas Amorosas’ comenzó así. Esta red de 
mujeres en ciencia es una iniciativa para repensar cuál es el aporte 
de las mujeres en la descolonización de los procesos de investigación 
e innovación. Un espacio para propiciar conversaciones, manifestar 
contradicciones, acompañar la organización y la articulación de 
mujeres cultoras de saber.

‘Gallinas Amorosas’ es una expresión de las mujeres trabajando 
en redes, no solo en redes de investigadoras científicas y profesoras 
universitarias, sino idealmente entretejidas con las comunidades, 
en la búsqueda de soluciones a las problemáticas más sentidas, en 
los diferentes territorios, con el fin de construir conocimientos y 
praxis para el bienestar común. Un trabajo que implica diálogo, 
reuniones, espacios de reflexión, así como empezar a revisar los 
cimientos de la ciencia moderna/colonial en los que hemos sido 
formados y formadas.

Las ‘Gallinas Amorosas’ organizaron el I Encuentro Venezolano 
de Mujeres en la Ciencia —celebrado este 10 de marzo, en Sartenejas— 
para verse y reconocerse. Allí, más de 200 investigadoras plantearon 
conformar un registro no solo de las mujeres en la ciencia, sino 
de las féminas que se dedican a la investigación en todo el Sistema 
Nacional de Ciencia y Tecnología, incluidas  aquellas que trabajan 
en innovación en sus comunidades.

De las mesas de trabajo, surgieron dos propuestas claves, que 
mencionamos a continuación: a) la posibilidad de realizar más 
encuentros tematizados o territorializados, cuya dinámica permita 
planificar un trabajo en red y no solo el trabajo científico, sino que 
las redes de mujeres en investigación puedan articularse con redes 
más amplias de comunidades campesinas, urbanas, afro, indígenas; 
de manera que estas sean espirales dentro de espirales. b) La revisión 



427

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

y resignificación de indicadores de investigación e innovación, en 
términos de lo que vive Venezuela, el planteamiento de cambio 
de época y el compromiso de hacer irreversible el socialismo en 
nuestro país; en el entendido de que, aún, reproducimos esquemas 
que tienen el trasfondo sustantivo de la modernidad colonial.  

Las ‘gallinas amorosas’ que participaron en este primer encuentro 
consideran que, en los diferentes ámbitos de alimentación y la 
salud, es necesario mirar hacia adentro, no solo para consumir lo 
nuestro, sino para cultivarlo de acuerdo con nuestra identidad y 
nuestras cosmovisiones. Este enfoque integral de la salud, el agro 
y la nutrición exige superar la fragmentación del conocimiento 
y entender la salud como un proceso socialmente determinado 
por las condiciones de vida y las relaciones de producción, y 
no como un interés de la medicina para atender la enfermedad, 
que desdibuja la salud. Así la propuesta más sonada estriba en 
establecer proyectos estratégicos apoyados por el Estado para el 
abordaje colaborativo y en red.

Desde la perspectiva de la producción, vendría un planteamiento 
muy interesante: favorecer mecanismos de economía circular, en tanto 
que la economía moderna está planteada en mecanismos fordianos 
lineales. En esta ruta, apareció un tema que poco se discute, pero es 
fundamental abordar, desde la ciencia y la tecnología: la necesidad 
de romper la lógica capitalista en los procesos de producción, ya que 
esta implica el agotamiento de las condiciones para la reproducción 
de la vida. Una responsabilidad que requiere reflexionar sobre cómo 
poner a dialogar la producción y la reproducción con la ética de la 
vida, y por qué este ejercicio es vital.

¡Ideas, desde una perspectiva ecofeminista, que buscan promover 
el debate y el fortalecimiento de un sistema nacional de saberes 
distinto, creativo, diverso, que contribuya al buen vivir y a la 
felicidad de los pueblos!





429

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

Geopolítica del 
conocimiento y miradas 

psicosociales





431

No siempre querer es poder*

Ignorar lo que pasa entre la gente es mutilar la comprensión

Las teorías son administradoras de silencio:
definen lo que ves y lo que no.

José Félix Salazar

Las máquinas narrativas de las redes sociales digitales han puesto 
en circulación, una vez más, el argumento de la voluntad como la 
base del «éxito» frente a las dificultades, como si la victoria o la 
abundancia solo estuvieran subordinadas al esfuerzo individual. 
Estamos tan acostumbrados a pensar que el «éxito» depende de la 
disciplina y de la voluntad personal que obviamos el entramado de 
relaciones, la distribución de capacidades en el tejido social y las 
condiciones estructurales.

Uno de los mensajes virales sentencia: «Detrás de un estudiante 
responsable en las clases virtuales, hay una familia comprometida 
con la educación». Aunque la covid-19 ha delatado fuertes 
desigualdades sociales, la estructura del comprender, revelada en 
esa frase, no aplica las lecciones que la pedagogía del virus nos ha 
intentado decir, en 2020; pareciera que no hemos sido capaces de 
escuchar aún.

Esa es, en efecto, una de las limitaciones de pretender estudiar 
contextos adversos y las dificultades que supone para los sujetos 
sociales, bajo miradas reduccionistas enfocadas en decisiones 
individuales, voluntades o patologías.

¿Qué organiza la posición y el actuar de cada una de las personas 
en el conjunto social? ¿Cómo construir medidas y prácticas que 
no profundicen las desigualdades y la opresión? ¿Por qué algunas 
personas pueden, y otras no? ¿Cómo los mecanismos de producción 
y reproducción cultural condicionan nuestra capacidad de ser 
sujetos? ¿En qué sentido cabe la comprensión del sufrimiento social, 
individualmente padecido y estructuralmente generado?

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (9 de octubre 2020), en Ciudad Caracas.

94



Date con la ciencia 

432

Esas y otras preguntas han sido investigadas y abordadas por 
el psicólogo social venezolano José Félix Salazar. Este científico 
desmenuza el discurso de los «ganadores», en una extraordinaria 
reseña sobre el libro En busca de respeto. De acuerdo con lo expresado 
por Salazar, el engañoso discurso de los vencedores sirve:

… para afirmar que «sí se puede, porque se pudo»; que 
los obstáculos son un problema de percepción; que todos 
tenemos las mismas oportunidades; y que solo con la 
actitud positiva y el esfuerzo individual está garantizada la 
plenitud de los particulares. En suma, el problema de los 
empobrecidos, de los que fracasan, es un asunto de voluntad, 
de disciplina, de ganas, de esfuerzo individual.

Lo sustancial de esta reflexión consiste, precisamente, en la 
necesidad de visibilizar las causas estructurales de los logros, y la 
posición en el espacio social de quienes los alcanzan; de entender que el 
«éxito» es menos consistente con lo que la vida minúscula y particular 
de cada uno de nosotros puede soportar. Porque llamar «exitosos» 
a aquellos que se «autorrealizan» transforma, inmediatamente, a 
quienes están al margen de ese éxito en una partida de «flojos» sin 
el empeño ni el compromiso suficientes para «superarse»: en gente 
que no aprovecha las oportunidades objetivas abiertas para todos. 
Se trata de un habla opresora cuyas sedimentaciones legitiman las 
desigualdades impuestas por el sistema de la modernidad capitalista, 
como si la inequidad no estuviera ya creada y estructurada en las 
relaciones de poder colonial existentes.

El terror de este tipo de narrativas es que las personas 
oprimidas por las imperfecciones del sistema, muchas veces, se 
engañan a sí mismas: ni siquiera se reconocen como personas 
víctimas, desde las circunstancias que los empujaron y desde la 
falta de acceso a ciertas herramientas, sino que tienen la creencia 
ingenua de que fue una mala decisión personal quedar fuera de 
ciertos campos o el no continuar la lucha. El sufrimiento tiende 
a ser naturalizado, tanto por los propios actores cuanto por el 
discurso de los medios, las instituciones públicas, incluso por las 
ciencias humanas.



433

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

El trabajo del venezolano José Félix Salazar les habla a quienes 
estudian lo dicho por la gente sin interpelarlo; a quienes confunden 
el contexto de producción del conocimiento con el contexto en 
donde se apalabra; a quienes intentan transformaciones desde el 
desconocimiento de cómo se estructura la vida en conjunto: 

... a esos que, a pesar de su buena voluntad y sus esfuerzos, 
y atrapados por las lógicas de la urgencia y el hacer, no 
interpelan ni investigan las determinaciones, los poderes, 
las exclusiones y desigualdades sociales, de forma concreta 
y situada.

Abre un llamado a la reflexividad crítica no solo para 
comprender, sino para cambiar el sistema. Es una invitación a 
generar epistemologías otras, epistemologías diferentes, que exijan 
una ruptura con la trampa de paradigmas, teorías, narrativas, 
métodos moderno-coloniales que dividen y agreden la vida. 
¡Ni todo es producto de lo que está afuera, ni todo depende de la 
voluntad individual! Ignorar lo que pasa entre la gente es eliminar 
lo psicosocial: es mutilar la comprensión de los fenómenos 
cotidianos significativos.

En todo nuestro pensar y conocer, debemos evocar, con especial 
claridad, la ontología relacional de la existencia humana, y hacer 
que lo social sea posible para nosotros/as.





435

Lo que pasa entre nosotros*

Necesario es descolonizar las formas y los procesos 
de construcción de conocimientos

Los hombres hacen su propia historia,
pero no la hacen a su libre albedrío,

bajo circunstancias elegidas por ellos mismos,
sino bajo aquellas circunstancias

con que se encuentran directamente,
que existen y transmiten el pasado.

Karl Marx, en El dieciocho brumario de Luis Bonaparte

Después de algunos momentos de buen debate con un grupo 
de campesinos, el silencio cayó sobre nosotros y nos envolvió 
a todos. El discurso de uno de ellos fue la traducción exacta 
del discurso del campesino chileno que había oído en aquel 
atardecer.
—Muy bien —les dije—, yo sé; ustedes no saben. Pero ¿por qué 
yo sé y ustedes no saben?
Aceptando su discurso, preparé el terreno para mi 
intervención. La vivacidad brillaba en todos. De repente, la 
curiosidad se encendió. La respuesta no se hizo esperar.
—Usted sabe porque es doctor. Nosotros no.
—¡Exacto! Yo soy doctor. Ustedes no. Pero ¿por qué yo soy 
doctor, y ustedes no?
—Porque fue a la escuela, ha leído, estudiado, y nosotros no.
—¿Y por qué fui a la escuela?
—Porque su padre pudo mandarlo a la escuela, y el 
nuestro no.
—¿Y por qué los padres de ustedes no pudieron mandarlos 
a la escuela?
—Porque eran campesinos como nosotros.

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (5 de marzo 2021), en Ciudad Caracas.

95



Date con la ciencia 

436

—¿Y qué es ser campesino?
—Es no tener educación ni propiedades, trabajar de sol a sol 
sin tener derechos ni esperanza de un día mejor.
—¿Y por qué al campesino le falta todo eso?
—Porque así lo quiere Dios.
—¿Y quién es Dios?
—Es el padre de todos nosotros.
—¿Y quién es padre aquí en esta reunión?
Casi todos, levantando la mano, dijeron que lo eran.
Mirando a todo el grupo en silencio, me fijé en uno de ellos 
y le pregunté:
—¿Cuántos hijos tienes?
—Tres.
—¿Serías capaz de sacrificar a dos de ellos, sometiéndolos a 
sufrimientos, para que el tercero estudiara y se diera buena 
vida en Recife? ¿Serías capaz de amar así?
—¡No!
—Y si tú, hombre de carne y hueso, no eres capaz de cometer 
tamaña injusticia, ¿cómo es posible entender que la haga 
Dios? ¿Será, de veras, Dios quien hace esas cosas?
Un silencio diferente, completamente diferente del 
anterior, un silencio en que empezaba a compartirse algo. 
Y a continuación:
—No, no es Dios quien hace todo eso. ¡Es el patrón!

El relato anterior fue publicado por el maestro Paulo Freire, 
en su libro la Pedagogía de la esperanza. Esta historia constituye un 
ejercicio auténtico de reflexión y praxis comunicativa descolonial 
que nos da una gran lección: construir conocimiento social no 
se reduce a estudiar lo dicho por la gente sin interpelarlo. Es un 
método para hacer hablar aquello que se resiste a ser nombrado; una 
pedagogía para cuestionar, de forma situada, las determinaciones, 
los poderes, las desigualdades sociales. Una pedagogía que obliga 
a una consideración a aquellos que confunden el contexto de 
producción con el contexto donde este se apalabra. 

La conversa inicial es una extraordinaria enseñanza de cómo la 
investigación social no termina con la recepción del acto-de-habla, 



437

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

sino que el trabajo práctico de comprensión de lo (no)dicho abre 
posibilidades para la acción y la creación paulatina de nuevas 
maneras de situarnos frente a la vida y a ideas dominantes (que no 
son naturales, sino un producto histórico). 

El diálogo con el que empezamos este texto de Date con la ciencia 
exterioriza una narrativa de fatalidad, que excede las condiciones 
individuales. Es la voz de campesinos desesperanzados e 
impotentes frente a la creencia de que su destino fue escrito 
por una fuerza superior, Dios, a la cual de nada sirve oponerse, 
porque sus designios son inevitables. En el imaginario de dichos 
trabajadores rurales, ese Dios lejano, todopoderoso, quiso que el 
pueblo campesino viviera una existencia infeliz. Así se truncan 
posibilidades reales de luchar y liberarse.

El tejido de las narrativas fatalistas, generalmente, pasa desapercibido 
por ciertos científicos sociales. Según Ignacio Martín-Baró, principal 
referente de la psicología social latinoamericana de la liberación, 
hay investigadores que suelen atribuir el fatalismo al carácter o la 
personalidad de la gente o a una esencia «popular» que explicaría 
esta forma de comprensión de la existencia humana. Esos científicos 
(que, hoy, todavía son mayoría) suelen vincular la fatalidad con una 
baja motivación al logro e intentan cargar a la persona oprimida con la 
culpa sobre su situación, como si lo psíquico fuera fundamento de 
la estructuración social, y no al revés.

«Decir, por ejemplo, que el obrero o el campesino 
latinoamericanos, a diferencia de los norteamericanos, no progresan 
porque carecen de ambición y de empuje», o señalar «el nativo 
perezoso» —en palabras de Nacho— es una manera de silenciar 
la naturaleza y la estructura del sistema social que impide a los 
oprimidos, en la periferia del capitalismo, acceder a oportunidades 
y recursos (o saber usarlos) para vivir con dignidad. 

Sobre estos fenómenos sociales, investiga en Venezuela 
Fernando Giuliani. Este psicólogo social, de cabellos canos, ha 
dedicado su tiempo y su inteligencia a estudiar lo que pasa entre la gente, 
bajo una perspectiva crítica/reflexiva; sobre todo, ha puesto en relieve 
cómo la colonización echa raíces en nuestras mentes y cuerpos.



Date con la ciencia 

438

Sobre la base de la psicología social comunitaria, Fernando 
ha acompañado, por más de 30 años, procesos de convivencia 
comunal; conflictos, prácticas y subjetividades emergentes en los 
sectores populares; así como experiencias de acceso al suelo urbano; 
y proyectos de acompañamiento psicosocial en situaciones de 
desastres socionaturales.

Este profesor de la Universidad Central de Venezuela (UCV) ha 
trabajado en barrios populosos en la Gran Caracas, como Catuche, 
San Agustín, Petare; y, más recientemente, en urbanismos de la 
Gran Misión Vivienda Venezuela, como Ciudad Caribia.

Giuliani ha registrado dos tipos de narrativas que reflejan 
cómo las personas corporizamos la estructura social, mientras la 
reconfiguramos y reproducimos desde el lugar que ocupamos. Un 
tipo es cuando el mismo pueblo explotado incorpora el discurso 
que lo excluye, lo tipifica y lo descalifica. El otro, cuando la clase 
hegemónica —que también ha sido condicionada estructuralmente 
por el sistema—, le atribuye al pueblo oprimido un carácter negativo. 

A Fernando le ha tocado oír enunciados como estos: «Cuando 
el pobre lava, llueve». Un refrán que denota destinismo: haga lo 
que haga nunca voy a cambiar mi condición. «Tiene el rancho en 
la cabeza»; «Tiene el rancho en la sangre»; «Lo que pasa es que 
uno el pobre no tiene derechos»; «Dios decidió que así fuera»; 
«El venezolano es flojo»; «Bueno… lo que pasa es que somos así: 
bochincheros, flojos. De cada cosa, hacemos una fiesta; ¡por eso 
es que no progresamos!»; «Uno que no es estudiado no es nadie». 
Esta última frase es demoledora. Fernando la ha escuchado en 
argumentos dados por madres o padres a sus hijos(as) para que 
estudien: «No sean como uno: que, como uno no ha estudiado, no 
ha sido nadie en la vida». ¡Imagínense!, ¡ser nadie!

La otra cara es cuando gente de la clase dominante o de la clase 
media habla sobre el sujeto de barrio: «Lo que pasa es que a ellos 
les gusta vivir así»; como si la pobreza fuera una responsabilidad 
de la persona. Todo lo malo de la pobreza se le atribuye a un gusto, 
a un deseo, a una voluntad individual, mientras se desdibujan las 
condiciones sociales y políticas, a la vez que se refuerza la exclusión 



439

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

material. «Lo que pasa es que esa gente no tiene ambiciones»; un 
discurso que invisibiliza cómo la disponibilidad, el acceso y el uso 
de las herramientas con las cuales configuramos y dirigimos nuestras 
vidas están distribuidas de manera desigual en el tejido social.

Estas narrativas se reproducen también cuando se habla de otros 
países: «Lo que pasa es que las leyes allá sí las respetan»; «Esa gente 
sí trabaja, nosotros somos muy flojos». 

A partir de estos actos-de-habla, Giuliani pregunta, debate 
dudas, problematiza; para ir comprendiendo, a fondo, los juegos 
sociales. Él ha aprendido a no quedarse solo con la forma como la 
gente se ve a sí misma o con el «sentido común» que reproducen los 
participantes de las investigaciones, pues allí suele haber elementos 
de automarginación y de legitimación ideológica terribles; aunque 
también está el discurso de los que se creen más libres de lo que 
realmente son. 

El trabajo de Fernando intenta dar cuenta de la confluencia entre 
la subjetividad (formas de pensar, de actuar, de sentir, de expresar) y 
los procesos macrosociales. El foco de este científico venezolano es la 
filosofía comunitaria de la esperanza y la liberación, en compromiso 
y solidaridad con el oprimido (el empobrecido explotado, la mujer 
dominada por el machismo, los afrodescendientes marginados, 
el aborigen burlado). Una filosofía que profundiza en cuáles son 
las causas del sufrimiento y busca alternativas para transformar la 
realidad social y sus aristas hirientes. Es bien sabido —decimos con 
Marx— que la ley de acumulación del capital produce acumulación 
de miseria, embrutecimiento, explotación, degradación ética.

Este investigador venezolano está convencido de que las 
ciencias sociales tienen la responsabilidad de procurar lenguajes 
liberadores y aportar nuevos significados a las experiencias y a las 
relaciones sociales. Ello significa propiciar espacios para pensar y 
elevar la conciencia.

Investigaciones nuestras que tienen un impacto significativo en 
el debate de cómo descolonizar la ciencia.





441

Hacer creer es hacer-hacer*

¿Quiénes son los actores sociales que tienen el derecho 
de hablar sobre ciertos temas, y quiénes son los excluidos?

La principal diferencia entre los dogmas religiosos y los dogmas científicos
es que la gente religiosa sabe que sus creencias son creencias.

Las personas que creen en el materialismo científico dogmático,
a menudo, no son conscientes de que sus creencias son creencias.

Simplemente piensan que conocen la verdad.

En este sentido, sus creencias son incluso más dogmáticas
que las de los fundamentalistas religiosos. 

Rupert Sheldrake, biólogo

¿La ciencia es una voz más en la vida comunitaria o es una 
voz privilegiada? Es una pregunta cuyas respuestas vale el esfuerzo 
revisar tomando en cuenta lo que dice y lo que calla la ciencia.

La ciencia pareciera tener la licencia para que su voz sea 
escuchada por encima de otras voces. Es una voz montada encima 
de las otras. Una voz que impone cursos de acción, que tienen 
consecuencias reales durísimas. Pero ¿cuál es el fundamento de la 
autoridad del conocimiento científico? Veamos.

La ciencia se presenta como una actividad «objetiva», con un 
seco distanciamiento de las formas literarias y populares. La ciencia 
moderna/colonial se autoexhibe como la única forma de hallar 
la verdad, sin importar los contextos locales, la diversidad y la 
historia. Como argumentan los filósofos que se oponen al lenguaje 
representacional, objetivo y universalista de la ciencia, se busca 
alcanzar la verdad por sí, y no porque sea bueno para uno o para la 
propia comunidad. 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (12 de marzo 2021), en Ciudad Caracas.

96



Date con la ciencia 

442

El anhelo de una verdad objetiva, fija y permanente responde 
a la necesidad de superar la creciente diversidad y de alcanzar 
certezas últimas. Este patrón de conocimientos tiende a concebir 
la verdad como si fuera un espejo o una copia fiel de la realidad; 
como una realidad metafísica y universal, que se impone a costa de 
la distorsión de la dinámica histórica.

De hecho, en las universidades tradicionales, occidentales y 
occidentalizadas, cuando vemos metodología de la investigación, 
aprendemos que debemos saltar fuera de nuestra comunidad lo 
suficientemente lejos para examinarla más allá de ella, ¡y desde arriba! 
Las estructuras sociales y políticas no solo se imponen al sujeto que 
construye conocimientos, sino que también son constitutivas de 
este, ¡aunque el sujeto ni siquiera lo sospeche! La ciencia abraza una 
economía política del desprecio de otras formas de saber: niega e 
invisibiliza otras formas de conocimiento.

Hay una idolatría del método científico, de un modelo de 
verdad único que todavía está vigente en nuestra sociedad. La 
eficacia política del discurso señala que yo debería ser capaz de 
mover a otros a la acción en función de lo que esas personas creen 
que yo soy. Así los científicos y las científicas se muestran como 
seres superiores, sin emociones, separados de las personas reales, 
como si no fueran miembros de una comunidad, como si no fueran 
humanos, como si no tuvieran cultura, historia y creencias. Desde 
esa sensación de superioridad, se asumen y se muestran como 
dueños absolutos de la verdad.

El asunto no llega hasta ahí: la sociedad inviste al experto 
de una autoridad exagerada, como si fuera un dios; bajo esa 
mirada, la gente se desmoviliza, porque «quien debe hablar y 
hacer es el especialista».

Desde dicha perspectiva, es importante analizar las funciones 
sociales de las narrativas de la ciencia, considerando los efectos 
que producen en la gente. ¿Quiénes tienen el derecho de hablar? 
¿Quiénes son los actores sociales que pueden hablar sobre ciertos 
temas, y quiénes son los excluidos? ¿Por qué algunos pueden hablar, 
y otros no? ¿Cuáles son las convenciones comunicativas del tejido 



443

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

social sobre la ciencia? ¿Cómo son constituidas discursivamente 
las otras voces que también generan conocimiento, pero que no 
forman parte de la institucionalidad de la ciencia?

Los discursos son efectivamente prácticas y tienen una 
materialidad. Las narrativas administran silencios y hacen hacer. 
Hacer creer que la ciencia es la única verdad es una manera de 
hacer-hacer: de empujar a las personas a hacer algo o no hacerlo. 
Estos discursos sirven para dominar el comportamiento cotidiano 
y el orden de las cosas. De ahí la importancia del retorno reflexivo 
sobre el intelectual y su universo de producción de conocimientos, 
para comprender y descubrir la lógica de las relaciones en su forma 
de crear saberes.

Mientras la ciencia (la tradicional, hija de la modernidad) sea 
concebida como la razón hegemónica y universal, seguirá operando 
como una herramienta de poder desde arriba, que desconoce 
y deslegitima otras formas de conocer e impone «totalidades» al 
servicio de los intereses dominantes.

Repensar el conocimiento pasa por reconsiderar y desacralizar 
la ciencia y por romper con la creencia de que la ciencia es el único 
patrón para construir conocimientos que resuelvan problemas o 
metarrelatos que le den sentido a la existencia. Esa concepción 
debe ser suprimida y superada.

Lo que la ciencia no dice, en su discurso, es que no hay nada 
más allá de las prácticas sociales: a) la verdad se construye, no se 
descubre; b) la ciencia es un hecho humano; por tanto, es parcial y 
perspectivo, porque yo perfilo el mundo y el mundo me perfila; c) la 
ciencia es solo una forma de conocimiento: hay otros patrones de 
saber; d) no hay naturaleza, ni esencia ni condiciones universales para 
el conocimiento, sino que este es un resultado histórico; e) cualquier 
dato se entiende según la teoría y el contexto; f) el pensamiento 
se construye por condiciones permeadas por dinámicas sociales. La 
naturaleza del sujeto no es una fuente de verdades. 

Los conocimientos son creencias justificadas. No es que una 
creencia es tan buena como cualquier otra, y que todo vale. ¡No! 
Hay niveles de conciencia más informados que otros, pero 



Date con la ciencia 

444

eso no significa que estas verdades se correspondan con la 
naturaleza de las cosas.

Para conocer sobre los dominios de saber y la verdad, es 
necesario estudiar cuáles son las relaciones de lucha y de poder. 
Hay que develar las formas de saber-poder que apoyan, la 
mayoría de las veces, el dominio sobre la naturaleza, la mujer, las 
poblaciones oprimidas.

Dice Boaventura de Sousa Santos, en una entrevista sobre su 
libro El futuro comienza ahora. De la pandemia a la utopía, es fundamental 
repensar patrones alternativos de racionalización: «Es urgente 
un cambio epistemológico en el conocimiento. Yo lo llamo 
‘epistemologías del Sur’; pues hay que democratizarlo y darnos 
cuenta de que no solo existe el tipo de conocimiento científico 
al que estamos acostumbrados. Por ejemplo, los saberes indígenas 
no pueden ser despreciados por la ciencia. Tenemos que aprender 
a valorar esto otro y huir de las certezas absolutas. Si existen los 
dioses, quizá ellos tengan alguna certeza, pero nosotros no: somos 
humanos y tenemos que vivir con la incertidumbre».

Cambiar es generar conocimientos como una creación 
solidaria auténtica, en sintonía con la realidad social. Una 
creación que mantenga una identificación real con las situaciones 
de los seres (humanos y no humanos) oprimidos por el sistema. Ello 
significa no solo conocer los dolores, sino también transformar la 
base epistémica y material que provoca esos sufrimientos.



445

Los textos de autoayuda no ayudan*

Estudios revelan cómo ciertos discursos restringen 
el horizonte de posibilidades cotidianas de la gente

Que el verso sea como una llave
que abra mil puertas.

Una hoja cae; algo pasa volando;
cuanto miren los ojos creado sea,

y el alma del oyente quede temblando.

     Inventa mundos nuevos y cuida tu palabra;
El adjetivo, cuando no da vida, mata.

Vicente Huidobro, en Arte poética

El chiste sobre la estafa de los textos de ‘autoayuda’ no es 
tan bobo como parece. ¡Decir, siempre, es hacer! El arte de la 
influencia busca actuar sobre públicos para modificar sus ideas o 
disposiciones, y convencerlos de que actúen de un cierto modo en 
el futuro, aunque quede la duda de si se consigue obtener o no el 
resultado. Pero ¿qué pasa cuando las narrativas se estructuran como 
recetarios para la vida cotidiana, desde una lógica de chantaje y 
acorralamiento discursivo?

Veamos los siguientes ejemplos de algunos textos de autoayuda: 
«El precio a pagar por esconder nuestra vulnerabilidad detrás 
de una máscara es demasiado grande: nadie nos conocerá nunca 
como somos»; «Revísese, con valentía, y comenzará a ver las cosas 
de manera diferente»; «¡Sé, como eres!»; «Ahora es menester que 
recuerdes tu realidad. Es tiempo de olvidarte para siempre de ese 
ser que crees que eres». En todos estos textos, se acusa a la persona 
lectora de cobarde, mentirosa, e incapaz de mostrar su esencia, 
al parecer frágil y vulnerable. Dichos enunciados presuponen la 
existencia de gente que recurre a disfraces en su relación con las 
demás personas, mientras su verdadera naturaleza queda reprimida, 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (21 de mayo 2021), en Ciudad Caracas.

97



Date con la ciencia 

446

atrapada y secuestrada al interior del armazón corporal del 
sujeto. Conclusión: la persona lectora no posee el suficiente valor 
ni la necesaria honestidad para mostrarse «tal cual es». De estos 
ejemplos, se desprenden afirmaciones con connotaciones negativas 
(manipulación, inseguridad, inestabilidad) para el público lector. 

Sobre estas dimensiones de las cosas del decir, trabaja el 
investigador venezolano José Salazar Cruces, magíster en Estudios 
del Discurso. Este docente de la Universidad Central de Venezuela 
(UCV) ha estudiado los textos de autoayuda como una práctica 
social, sobre la base de tres ejes relacionados entre sí: a) eje 
pragmático: secuencia de actos de habla que permiten determinar el 
propósito comunicativo; b) eje retórico: consideración de funciones 
argumentativas de los actos de habla; c) eje interpersonal: estudio 
de roles y posicionamientos atribuidos para determinar cómo se 
semiotiza discursivamente la interacción social.

Esta metodología de Salazar Cruces analiza tres preguntas 
esenciales: ¿cómo es la organización discursiva en los textos 
de autoayuda en función de su propósito comunicativo?, ¿qué 
características posee el proceso argumentativo que se presenta en 
ese tipo de textos? y ¿cuáles son los roles que se atribuyen a los 
participantes en la interacción que tiene lugar en este tipo de texto? 

En los discursos examinados por este investigador, se hallaron los 
siguientes actos de habla: acusaciones a la persona lectora potencial 
sobre supuestos comportamientos inadecuados; advertencias 
sobre las consecuencias negativas que se desprenden de estas 
acciones y actitudes; instrucciones o prescripciones de modos de 
comportamientos alternativos y promesas de resultados positivos, a 
partir de la realización de los modos de comportamiento prescritos. 

Los mensajes de autoayuda se presentan como meras 
recomendaciones o consejos, desde la óptica de lo íntimo, como 
parte de la construcción de la aceptabilidad potencial; pero las 
directrices expresadas marcan obligatoriedad.

El análisis de estos textos privatistas, en su conjunto, muestra que son 
mínimos los grados de libertad que se dejan a la persona interlocutora. 
De hecho, en los textos estudiados se produce, generalmente, una 



447

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

reducción de las posibilidades cognitivo-conductuales a dos alternativas: 
haz tal cosa; no hagas tal cosa. De esta forma, la persona lectora es 
coaccionada a aceptar y a obedecer las órdenes.

El análisis del proceso argumentativo de los textos de autoayuda 
confirma su carácter autoritario. Los argumentos presentados, a 
favor de lo que Salazar Cruces denomina comandos-opiniones, tienen la 
fuerza ilocutiva de acusaciones, promesas, amenazas y advertencias. 
Estos argumentos incitan a las personas a aceptar las prescripciones 
del texto. ¿Cómo? Mediante el uso de elementos emocionales, como 
el miedo, el optimismo sin fundamento, el deseo de aceptación, la 
ilusión de poder y la mitificación de la voluntad y del control sobre 
el propio destino. 

Es interesante destacar que las opiniones son presentadas, 
la mayoría de las veces, en una forma similar a silogismos que 
emulan las hipótesis científicas —casi incuestionables, dicho sea 
de paso—, lo cual constituye una poderosa estrategia retórica para 
potenciar la aceptabilidad de los planteamientos. El hablante 
tiende a presentar sus juicios, opiniones y experiencias particulares, 
como si fuesen construcciones teóricas sobre las cuales hay un 
amplio consenso. Son manuales o recetarios privatistas con una 
apariencia científica, que le proporcionan cierto sustrato de 
«legitimidad» al discurso. Ese piso provoca que dichas narrativas 
sean fáciles de creer y hace que sea difícil para la gente plantearse 
una interpelación o un cuestionamiento. 

El investigador de la UCV no encontró ninguna argumentación, 
en los textos de autoayuda estudiados, de tipo reserva, que 
introdujera una duda razonable y justificada cuyo contenido 
señale la posibilidad de que existan otras opiniones alternativas a 
la privilegiada por las personas hablantes, las cuales pudieran ser 
igualmente aceptables o deseables. Esta tendencia al pensamiento 
único propende a restringir el horizonte de posibilidades cotidianas 
de la persona lectora, más que a enriquecerlo. 

Los textos de autoayuda construyen la situación de la comunidad 
lectora como deficitaria, con un carácter crónico, como algo 
perenne; peor aún: inducen a la persona lectora a depender de otra 



Date con la ciencia 

448

gente, ‘experta’, que le proporcione conocimientos (tipo píldoras, 
recetas) en torno a la satisfacción social. Para Salazar Cruces, esta 
es quizás la paradoja más grande del género de la autoayuda. Por 
tanto, hay una idea de un crecimiento personal que nunca llega 
a término, pues se asume solo en la deseabilidad y ni siquiera se 
piensa. Estos discursos no generan ningún tipo de proceso reflexivo 
en nadie. Remarcan siempre el individualismo, no integran ningún 
tipo de compromiso en proyectos colectivos y evitan cualquier 
cuestionamiento de las estructuras sociales y económicas.

En el espacio semiótico que objetivan los textos de autoayuda, 
la persona lectora y el escritor se posicionan en lugares claramente 
diferenciados: la persona escritora/hablante presupone la 
ignorancia e inadecuación de la persona lectora/oyente (alguien que 
debe y necesita hacer, o no ha hecho algo); y quien escribe/habla se 
adjudica a sí mismo legitimidad y competencia para hablar sobre 
la administración adecuada de lo cotidiano universal, desde un 
conocimiento «verdadero, objetivo y no contingente» sobre la vida 
humana. El papel social que asume la persona hablante se asemeja al 
de la comunidad de docentes, investigadores y hasta psicoterapeutas. 
De manera complementaria, la persona lectora es concebida como 
un/a alumno/a o un/a paciente; es decir: un sujeto incompleto que 
necesita, constantemente, de las directrices de otras personas ‘con 
más saber’ para ser ‘feliz’ en la sociedad moderna. 

«No vivas para los demás»; «Vive el aquí y el ahora»; «No vivas del 
pasado: el pasado no existe, el futuro tampoco»; «¡Concéntrate en ti 
mismo! Si tú no estás bien, no puedes ayudar a otros/as». Los textos 
de autoayuda, en general, poseen implicaciones potencialmente 
negativas, nada significativas, en relación con las maneras como 
organizamos nuestra vida en conjunto. 

Es un estudio, hecho en nuestro país, orientado a fomentar el 
análisis crítico de los discursos, el discernimiento. Investigaciones 
que instan a indagar, a profundizar, a no quedarse en la superficie de 
lo que oímos, leemos y vemos. Una invitación permanente a dotar el 
conocimiento de un verdadero sentido liberador, que opere a fondo. 



449

Océanos de ciencia





451

Una estrella que brilla como pocas*

Fenómeno astronómico maravilloso será visible 
casi 400 años después

Vamos a Belén, muchachas, 
que allá hay una linda 

estrella que brilla, 
alumbra el camino. 

 
Campanita que en diciembre 

se la pasa resonando, 
muéstrame el camino 

que yo ando buscando 
porque ya nos vamos...

Otilio Galíndez, en Muchacha
 
Estamos en diciembre y el mundo cristiano celebra un día 

muy especial: el nacimiento de Jesús, llamado el Mesías. Todas las 
personas nacidas en tierra venezolana escuchamos, desde nuestra 
infancia, la historia de ese nacimiento ocurrido en Belén (Palestina), 
hace 2020 años. En las casas, ponemos el belén, con toques locales 
y originales. Ovejas, del tamaño del buey; jirafas, tigres; palmeras, 
ríos; gente, de todos los tamaños; y el establo donde están José, 
María, el burro, el buey, así como la cuna donde habrá de colocarse 
al Niño, después de la medianoche del día 24. Esos nacimientos 
o pesebres son motivo de aguinaldos y parrandas que hacen de 
nuestra Navidad un hecho muy especial.

Cada nacimiento tiene un elemento infaltable: la estrella de 
Belén. Pegada a la pared, guindada de una cuerda y como punta de 
los arbolitos, la estrella de Belén no está nunca ausente. Pero ¿existió, 
realmente, esa estrella que guio a tres sabios de Asia hasta el lugar 
del nacimiento del profeta Jesús? No existe consenso al respecto. 
Las investigaciones astronómicas siguen su curso, mezclando 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (18 de diciembre 2020), en Ciudad Caracas.

98



Date con la ciencia 

452

descubrimientos que se originan tanto de la astrofísica como de la 
historia, así como de la misma interpretación de la Biblia, el libro 
sagrado de los cristianos.

Sobre este tema conversamos con Pedro Grima, director del 
Centro de Investigaciones de Astronomía Francisco J. Duarte, 
ubicado en el estado Mérida. Este doctor en Ciencia de los 
Materiales nos cuenta que algunos opinan que pudo tratarse de la 
estrella Alfa Centauro, la más próxima al sistema solar y que, en 
aquellos tiempos, tendría una óptima visibilidad desde la Tierra. 
Otras fuentes indican que más bien pudo tratarse de una supernova; 
esto es: la explosión de una estrella que hace que su brillo aumente, 
significativamente, por un tiempo determinado.

También están los estudios realizados por Mark Kidger, 
investigador de la Agencia Espacial Europea. Este asiduo 
observador del cosmos se inclina por la conjunción planetaria; 
pero ¡no cualquiera!, sino una triple conjunción, ubicándola en 
la constelación de Piscis, acompañada además por otro evento 
detectado por los astrónomos chinos y coreanos, en la misma 
época: una nova observada cerca de la estrella Theta Aquilae, en 
marzo del año 5 a. C. Para Kidger, los Reyes Magos pudieron 
tomar la triple conjunción, como un primer anuncio, y la nova, 
que debió ser visible por varias semanas, como la llamada definitiva 
del nacimiento del Mesías. El detalle de las afirmaciones de Kidger 
es que trasladaría un poco la fecha de nacimiento de Jesús. Dicha 
fecha fue calculada por el monje Dionisio el Exiguo (460-525), 
autor del primer calendario cristiano —que, hoy, se sabe cometió 
errores de cálculo—.

Fue Galileo Galilei (1564-1642), inventor del telescopio, quien 
observó, por primera vez, un fenómeno que podría arrojar luces 
sobre este tema. Se trata de la conjunción de Júpiter y Saturno. Esta 
manifestación se da cuando ambos planetas se acercan en su órbita, 
tanto que parecieran un solo cuerpo celeste. Ocurrió el 16 de julio 
de 1623, en horas de la tarde, por lo que Galileo no pudo observarla 
en todo su esplendor. Poco tiempo antes, ya el matemático y 
astrónomo alemán Johannes Kepler (1571-1630) se había atrevido 



453

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

a asegurar (aunque no lo había observado directamente) que, 
efectivamente, había sido una conjunción entre esos planetas, lo 
que se habría relacionado con la llamada estrella de Belén, fenómeno 
que ocurrió en el año 7 a. C. Cuando decimos que los planetas están 
muy cerca, estamos hablando de 800 millones de kilómetros; pero, 
desde la Tierra, nuestra casa, ambos planetas se ven uno detrás del 
otro, en una especie de ocultamiento.

El venezolano Pedro Grima nos llama la atención sobre este 
fenómeno, a pocos días de la Nochebuena. Esta alineación ocurrió 
en el 7 a. C., como ya mencionamos; se repitió, en 1226 (en la 
noche) y en 1623 (en la tarde); y volverá a ocurrir este mes, entre los 
días 21 y 25, en el cielo nocturno.

En Venezuela, existe un lugar en donde el estudio de fenómenos 
como este se realiza con perseverancia y profesionalidad. Se trata del 
Centro de Estudios de Astronomía Francisco J. Duarte, nombrado 
así en honor al matemático zuliano y profesor de la Universidad 
Central de Venezuela (UCV), autor de una obra impresionante 
en álgebra y cálculo infinitesimal, quien murió en 1972. Este 
centro tiene su sede en la ciudad de Mérida, pero cuenta con 
el Observatorio Astronómico Nacional, ubicado en el páramo 
merideño, a 3600 m s. n. m. Desde allí, tocando las nubes, es que 
Pedro Grima nos invita a ser testigos de esta gran conjunción entre 
Júpiter y Saturno. Dicho observatorio estará abierto al público, entre 
el 21 y el 25 de diciembre de 2020, en la amigable comunidad de 
Llano del Hato, a 5.5 km de Apartaderos. La próxima conjunción 
de este tipo ocurrirá en 2080; así que están todos convidados a 
mirar la misma estrella que observó Galileo, la misma estrella que 
vio el nacimiento de Jesús. ¡Feliz Navidad!





455

Delfines ‘hablan’ como humanos*

¡Dime qué dices, mar, qué dices, dime!
Pero no me lo digas; tus cantares

son, con el coro de tus varios mares,
una voz sola que cantando gime.

Miguel de Unamuno

Es temprano en la costa de Aragua y los pescadores regresan de 
la faena. La gente se acerca, buscando buen pescado. Hay saludos, 
regateos e intercambios de mercancía y dinero. Todo esto ocurre 
entre alcatraces y cotúas que esperan su parte. El litoral central 
de Venezuela es un hermoso paisaje donde los bosques de la 
cordillera central llegan hasta la costa. Por un lado, el mejor cacao 
del mundo. Por otro, un mar rico en recursos pesqueros y, allí, 
entre peces de muchos tipos, tenemos habitantes muy interesantes 
y especiales: los delfines.

Pocos saben que, en Venezuela, se han registrado 15 
especies de delfines. Se trata de mamíferos adaptados a la vida 
acuática, emparentados con las ballenas. Son animales, con un 
sistema nervioso muy desarrollado, que muestran patrones de 
comportamiento complejo. Son altamente sociables, y pueden verse 
afectados por choques con embarcaciones, impactos de la pesca 
artesanal e industrial, derrames de petróleo y contaminación en 
general. Los efectos del calentamiento global y la acidificación de 
los mares constituyen impactos aún por evaluar.

Estudiar grupos de delfines requiere de mucha paciencia y 
perseverancia. El biólogo caraqueño Sergio «Kike» Cobarrubia 
cuenta con dichas virtudes, así como con una gran pasión por 
estos animales. Por años, Sergio ha estudiado delfines y les 
hace seguimiento en la costa de Aragua. Allí cohabitan dos 
especies de delfines: delfín nariz de botella (Tursiops truncatus) y 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (22 de enero 2021), en Ciudad Caracas.

99



Date con la ciencia 

456

delfín manchado (Stenella frontalis), siendo el primero el más común 
y el que este biólogo venezolano ha estudiado con mayor énfasis. 

Sergio realizó recorridos, en un bote tipo peñero, desde la boca de 
la bahía de Turiamo hasta Cuyagua, a 2 kilómetros aproximadamente 
de la costa. Una vez que avistaba un grupo, procedía a acercarse, a 
contar los individuos, a caracterizar su comportamiento y a tomar 
fotos de las aletas dorsales cuyas características únicas permiten 
identificar a cada individuo de estos cetáceos. Con la base de datos 
construida, fue posible estimar abundancia de la especie, tiempos de 
residencia y supervivencia, entre otras variables. 

Luego de cien recorridos, Sergio pudo reconocer la presencia de 
un grupo residente, de aproximadamente 11-12 individuos; un grupo 
vecino del primero, de unos 16-17 individuos; y grupos externos, que 
hacían incursiones ocasionales en el área. Asimismo, pudo observar 
que esta especie hacía asociaciones con delfines manchados, en su 
búsqueda de alimento. Para hacer algunos análisis, Sergio contó 
con el apoyo de la bióloga Alimar Molero, maracucha que también 
estudió delfines comunes en el Parque Nacional Mochima y ha 
aportado información sobre el uso de hábitat de esta especie.

El conocimiento de los delfines nariz de botella incluyó, 
además, el análisis de sus vocalizaciones. Los delfines manejan 
un repertorio complejo de vocalizaciones con las cuales ubican 
a sus presas. Este es conocido como «ecolocalización» (sonidos 
pulsados, de banda ancha). El «lenguaje» de los delfines también 
comprende comunicación entre sí (sonidos continuos, de 
frecuencia modulada, o silbidos). En este estudio, participaron 
la bióloga Esquisa Omaña y el biólogo Daniel Romero, quienes 
grabaron los sonidos emitidos, los analizaron y los relacionaron 
con el comportamiento observado en la superficie. Entre otros 
resultados, estos científicos venezolanos determinaron que, 
durante los viajes, los delfines utilizaban silbidos de complejidad 
media (ascendente-descendentes) que, a su vez, eran evitados 
durante los momentos de socialización. Cuando socializaban, por 
otro lado, los silbidos eran más largos, de mayor ancho de banda 
y frecuencias más bajas.  Al socializar, los delfines emitieron tres 



457

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

veces más silbidos múltiples que durante los viajes, lo que indica 
una comunicación más compleja.

Los grupos de delfines estudiados son liderados por una hembra 
adulta acompañada, posiblemente, por sus hermanas y primas, más 
las crías de cada una. Es un sistema que se denomina «matriarcado». 
Los machos jóvenes abandonan el grupo, al salir de la adolescencia, 
y se aventuran en pequeñas alianzas hasta alcanzar la edad adulta, 
momento cuando buscarán pareja. 

Sergio hizo las primeras investigaciones desde el Laboratorio 
de Manejo y Conservación de Fauna, de la Universidad Simón 
Bolívar (USB). En la actualidad, desde el Instituto Venezolano de 
Investigaciones Científicas (IVIC), analiza, a fondo, la estructura de 
los grupos de delfines, su comportamiento y las relaciones que se 
establecen entre miembros de un grupo o entre grupos. Es un hecho 
que hay relaciones definidas y un sistema de comunicación complejo, 
a la vez que existe un período prolongado de crianza e incluso 
evidencias de que cada individuo tiene conciencia de sí mismo 
(autoconciencia). Hechos que nos llevan a pensar acerca de si existe 
«cultura» en estos animales, un término tradicionalmente vinculado 
exclusivamente a humanos. Con estas investigaciones, se abren 
puertas para repensar y cuestionar las nociones antropocéntricas 
propias de la ciencia hegemónica. Este grupo de biólogas y biólogos 
de nuestro país está ayudando a abrir ese horizonte.





459

Tiempos de langostas en el siglo XXI*

Programas fitosanitarios requieren de conocimiento 
académico y popular 

Esta villa, no es una ciudad milenaria;
no es la villa donde caminaban altivos, arrogantes

héroes, cíclopes, príncipes y dioses, en remotos tiempos,
ni siquiera está alojada al fondo de alguna memoria.

En esta villa, sus palacios de oro con cúpulas de diamantes
fueron saqueados por los titanes.

Aquí los hombres y las mujeres son efigies enmohecidas de tiempo…

Onías Gustavo Sánchez Barrios,
en Eurídice Caronte navega en la tierra de mis ancestros

El año pasado pudimos escuchar la noticia de que una plaga 
de langostas amenazaba campos de cultivo al norte de Argentina. 
Grandes agregaciones de estos insectos habían llegado a Uruguay, 
lo que empezó a preocupar a autoridades de Brasil, Paraguay… 
y más allá.

¡Plaga de langostas! Es una aparición, masiva y repentina, 
de seres vivos de esta especie que, en el imaginario de la 
sociedad judeo-cristiana, tiene connotaciones hasta tenebrosas, 
equivalentes a destrucción y hambre. De hecho, en la misma 
Biblia, Éxodo 10, relata cómo una plaga de langostas fue enviada a 
Egipto para castigar a su faraón (y a todo el pueblo egipcio) por no 
liberar al pueblo hebreo. Pero ¿qué son esas langostas que inspiran 
tal temor? ¿Son, realmente, titanes saqueadores de felicidad?

Las langostas son invertebrados (no poseen esqueleto interno) 
incluidos en la clase Insecta. Son animales con tres pares de patas, 
alas y exoesqueleto; es decir: tienen una cubierta más o menos rígida 
de queratina, como las cucarachas, los mosquitos o las libélulas. Las 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (19 de marzo 2021), en Ciudad Caracas.

100



Date con la ciencia 

460

llamadas comúnmente langostas son especies de saltamontes, capaces 
de formar grandes agregaciones migratorias denominadas mangas. 
Es importante resaltar que, de aproximadamente 7000 especies 
descritas de saltamontes, solo 19 son langostas.

La reproducción requiere la fertilización de una hembra 
por un macho. Una vez fertilizada, la hembra produce entre 50 
y 180 huevos, los cuales deposita introduciendo su abdomen en 
cavidades del suelo. Al eclosionar o romperse, 45 a 60 días después, 
nace el insecto: un pequeño individuo parecido al adulto, pero 
sin alas. En ese estadio, se denomina ninfa. A medida que crece, se 
va deshaciendo de la cubierta anterior hasta que, luego de unos 8 
estadios como ninfa, desarrolla alas y se convierte así en adulto. Con 
alas, su capacidad de dispersarse es mucho mayor.

Sobre las langostas y los riesgos de presenciar una plaga de 
estos animales en Venezuela, conversamos con tres entomólogos 
venezolanos. Ellos son: Pedro Sánchez, José Vicente Hernández y 
Francis Geraud-Pouey. Con amplia experiencia en insectos, plagas y 
control de estas especies, los tres nos ofrecieron una mirada amplia 
e ilustrativa al respecto. 

Así conocimos que se tienen registros escritos de plagas de tres 
especies de langostas en la Abya Yala, desde el siglo XVI. Dichos 
registros, sin embargo, son confusos en cuanto a la identificación 
de la especie e intensidad de la ocurrencia. Entre las especies 
conocidas que vale la pena mencionar aquí, tenemos: a) la langosta 
migratoria del desierto (Schistocerca gregaria), que siendo oriunda 
del norte de África y Oriente Medio, apareció en algunas islas del 
Caribe y en la costa de Venezuela, en 1888. b) Schistocerca piceifrons, 
de los valles internos andinos de Perú, la cual se sabe que ha 
migrado por Ecuador y Colombia, hasta Venezuela y Trinidad, 
registrándose plagas en 1881 y 1913. c) La langosta voladora 
suramericana, Schistocerca cancellata, del centroccidente de Argentina, 
que ha aparecido en Bolivia, Paraguay y Sur de Brasil; es la especie 
que provocó preocupación en septiembre del año 2020. Esta última 
langosta es especialmente de climas templados, por lo que su 
aparición en Venezuela era bastante improbable.



461

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

Nos refieren nuestros amigos entomólogos José Vicente, Pedro y 
Francis que hay dos especies presentes en Venezuela y en los Llanos 
de Colombia a las que sí hay que poner atención, ya que causaron 
cierto impacto en la década de los años 50 y 80. Son estas: la langosta 
colombo-llanera (Rhammatocerus viatorius) y la langosta apureña 
(Rhammatocerus schistocercoides). En estos casos, lo recomendable es 
vigilar el momento en que las ninfas (los subadultos no alados) 
empiezan a formar agregaciones. ¡Ese es el momento de controlarlos!

Es claro —y así nos advierten estos investigadores— que la eficiencia 
de cualquier programa fitosanitario requiere del conocimiento 
de la taxonomía, biogeografía y bioecología de las especies que 
puedan convertirse en plagas si las condiciones les son favorables. 
Nos atrevemos a agregar que el conocimiento que de estas especies 
tienen las poblaciones indígenas y campesinas ayudaría a diseñar 
mejores y más eficaces programas de control y prevención de plagas. 
Conocimiento académico y popular para atender problemas que no 
deben ser más un misterio, ni una fatalidad divina: solo se trata de 
armonizar la existencia entre los habitantes de este planeta.

Esa visión, hoy, es compartida por José Vicente Hernández con 
la comisión interdisciplinaria que coordina el programa de control 
ecológico de la palometa peluda (Hylesia metabus) que afecta la salud 
y la vida de pobladores de Sucre, Monagas y Delta Amacuro. Otra 
experiencia que les contaremos después. 





463

Señales antropológicas*

Estudios indican que Venezuela es cabecera 
dentro del proceso original de poblamiento 

del continente suramericano

HAY algo denso, unido, sentado en el fondo,
repitiendo su número, su señal idéntica.

Cómo se nota que las piedras han tocado el tiempo,
en su fina materia hay olor a edad,

y el agua que trae el mar, de sal y sueño.

Pablo Neruda, en Unidad

¿Cómo se pobló América? Es una pregunta que mueve, desde 
hace más de 60 años, a un grupo de investigadores venezolanos. 
Hasta hoy, la búsqueda sigue en pie y, recientemente, se ha vuelto 
a encender el debate debido a que han aparecido señales de la 
presencia humana, en algunos sitios en América del Sur, con fechas 
anteriores a los 14 mil años, las cuales, probablemente, den cuenta 
de que hombres y mujeres pudieron haber estado en América del 
Sur o América hace más de 24 mil años. 

En nuestro país, el estudio de los primeros humanos que llegaron 
a América se efectúa a partir de la década de los 60, entre los estados 
Falcón y Lara, bajo la dirección del profesor José María Cruxent. 
Desde entonces, el colectivo científico criollo ha estado explorando 
y buscando sitios arqueológicos y paleontológicos con referencia 
sobre los primeros homínidos en el continente. Esta investigación 
ha permitido el rastreo de sitios de taller donde se construían líticos 
o instrumentos de piedra tallados, como en el paleolítico superior 
europeo. Igualmente, sitios de habitación, cuevas, lugares con 
pinturas rupestres, megafauna o fauna extinta.

Tras la aparición de nuevos vestigios, Venezuela ha activado otra 
serie de excavaciones en algunos sitios de la costa de Falcón, donde 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (18 de febrero 2022), en Ciudad Caracas.

101



Date con la ciencia 

464

otrora existió un corredor importante que vinculaba a Panamá o el 
estrecho de Darién con el resto del continente suramericano. Este 
corredor servía de área de paso de todos los conjuntos faunísticos 
en el gran intercambio biológico entre el norte y el sur. Hay que 
recordar que, durante este proceso, estamos hablando de momentos 
importantísimos de la historia del planeta, cuyo desarrollo está 
vinculado con el período anterior a la más reciente glaciación 
del cuaternario, el cual va desde los 24 mil hasta los 14 mil años, 
aproximadamente, antes del presente. 

El debate es este: ¿hubo presencia humana antes de la llegada 
de la gran glaciación (máximo glaciar) o la presencia humana es 
posterior al máximo glaciar? Algunas voces coinciden en que el 
máximo glaciar cubrió todas las zonas de acceso desde del norte de 
Siberia hacia el norte de Norteamérica y que, quizá, solamente antes 
del máximo glaciar ha podido pasar al continente tanto la fauna 
como el humano de Siberia y de Asia.

El corredor de Falcón es un área clave para entender tales 
procesos de intercambio, ya que, después, hubo un desplazamiento 
importante hacia el resto del continente. Recordemos que el 
continente suramericano era una especie de isla, y todas las 
especies que aquí habitaron, cuando se conectó el Darién, la 
fauna de Norteamérica pudo pasar hacia el sur, y viceversa; entre 
ellos mamíferos carnívoros (tigres dientes de sable, mastodontes, 
comadrejas), cachicamos, perezosos y hasta caballos.

Las investigaciones desarrolladas en la costa de Falcón 
muestran que, tecnológicamente o culturalmente, Venezuela 
formó parte fundamental en ese intercambio. En ese desarrollo 
original —que se da inicialmente en el norte de Suramérica y, 
luego, con la diversificación y todo el proceso de reacomodo de 
estos primeros homínidos—, Venezuela es cabecera dentro del 
proceso original de poblamiento del continente suramericano, 
hacia alrededor más o menos de 18 mil años antes del presente.

Usted que nos está leyendo, podría estarse preguntando: Pero 
¿por qué es importante demostrar la antigüedad de la presencia 
humana en América? América es el último continente poblado 



465

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

por el Homo sapiens. Escudriñar todos los procesos de carácter 
paleoecológicos donde involucra la primera entrada del ser humano 
a este territorio, las innovaciones culturales y tecnológicas que se 
desarrollaron en el momento, y la evolución tanto de las especies 
de animales como vegetales, y el paisaje en sí mismo, permite tener 
una visión histórica de los cambios globales. Este análisis no solo 
incluye los primeros cambios dados a finales del Pleistoceno, sino 
también evaluar los impactos que están generando las emanaciones 
de gases de efecto invernadero, como CO2, así como el impacto 
directo del modo de producción capitalista en los ecosistemas, que 
impactan directamente en el sistema mundial del clima y demás 
expresiones de la crisis ambiental planetaria. Son investigaciones 
vitales para conocer la evolución de ese paisaje desde tiempos 
iniciales y entender, con mayor profundidad, los cambios que 
suscitan, hoy, producto de la intervención industrial capitalista que 
domina a la humanidad.

Uno de los investigadores que escudriña, desde hace 30 años, 
sobre la presencia humana al final de este período glaciar en estas 
tierras suramericanas es el antropólogo Arturo Jaimes, especialista 
del Laboratorio de Arqueología del Instituto Venezolano de 
Investigaciones Científicas. Este caraqueño nos cuenta que este 
proyecto de investigación arroja luz sobre los cambios climáticos 
que se dieron, desde el máximo glaciar en adelante, con la presencia 
de los seres humanos y la presencia de fauna que hoy está extinta (la 
fauna de la era del hielo en el norte de Suramérica) y los cambios en 
la vegetación que se dieron para la conformación del nuevo paisaje.

El proyecto —que articula el trabajo del IVIC con otros centros 
científicos, como el Museo de Urumaco, la Universidad de Zúrich 
(Suiza) y la Universidad de La Plata (Argentina)— abarca el análisis 
de muestras de polen y de fauna extinta con respecto a sedimentos, 
así como sitios con características particulares, para entender cómo 
fue la diversificación y la creación o el desarrollo de lo que hoy es el 
ambiente xerofítico, desértico, dentro de la costa norte falconiana, 
territorio que en el pasado pudo haber sido mucho más templado, 
con mayor cantidad de agua dulce o cuerpos de agua, con una 



Date con la ciencia 

466

cantidad de fauna importantísima producto de este intercambio 
que hemos estado hablando, y que usó el corredor falconiano 
como parte de la bifurcación o distribución de todo este conjunto 
faunístico que vino del norte, así como el que vino del sur.

Otro de los puntos importantes de estas indagaciones 
es que, justamente al final del Pleistoceno y a principios del 
Holoceno, ocurrió la última gran extinción masiva de megafauna 
(desaparecieron alrededor de 44 especies de gran tamaño). Unos dicen 
que la extinción se debió a la acción de humanos, otros dicen que 
fueron los cambios climáticos, otros aducen que estuvo relacionada 
con la reducción de los bosques y las sabanas. Señales que pueden 
ser visibilizadas y aclaradas a través de la investigación y, además, 
contribuir a entender lo que está ocurriendo hoy drásticamente 
con el colapso de los sistemas ecológicos, consecuencia de una 
civilización que no respeta la vida.



467

102Ciencia en poesía*

Yo debería haber salido antes de partir.
Eso me hubiera evitado hacer el trayecto.

Y me habría permitido llegar a mi meta
sin moverme del sitio de partida,

justo en el momento justo en que partía
y sin pérdida de tiempo.

En tanto el que avanza se olvida pronto
del lugar que ha dejado atrás,

el que retorna, en cambio, no puede estar de regreso
si no recuerda el sitio donde antes había estado.

Y esa operación lo vuelve sabio.

Juan Calzadilla, en Paradoja

En días recientes, el Instituto Venezolano de Investigaciones 
Científicas (IVIC) confirió el título de doctor honoris causa al 
poeta venezolano Juan Calzadilla. Un acto lleno de simbolismo 
y, paradójicamente, lleno de sorpresas para muchos. Un poeta 
entraba en la academia científica y era honrado por esta por su 
obra y trayectoria. Los poetas colmaron el recinto. El lugar se 
llenó de palabras. 

Juan Calzadilla es poeta, ensayista, editor, artista plástico, crítico 
de arte, curador de arte, periodista y museógrafo. Con sus 91 años, 
es uno de los poetas más influyentes de Latinoamérica. Maestro de 
la poesía en prosa resaltan su sarcasmo, su ironía dándonos en la 
cara con su visión existencial desde lo urbano contemporáneo. 

Saliendo de casa después de una noche de celebración pública 
es cuando me doy cuenta de que el nivel más común de la escritura 
es la basura (…)

¿Por qué es tan significativo este hecho y por qué lo traemos 
hoy a nuestro Date de cada viernes? Ciencia y poesía parecieran 

* Carucí, N. y Barreto, G. Date con la ciencia (27 de agosto 2021), en Ciudad Caracas.



Date con la ciencia 

468

ser polos opuestos del pensamiento. La ciencia moderna, hemos 
dicho en otras oportunidades, es un constructo de la modernidad 
y tiene, entre sus bases, dos mitos: la objetividad y la neutralidad. 
La modernidad separa mente y cuerpo, sentimientos y raciocinio, 
humano y naturaleza. El científico, que busca la verdad a través del 
método científico, no obedece a su historia, a sus sentimientos, a su 
cultura. ¡Nada más lejos de la realidad!

Tengo que suministrarme un origen. Un origen que no sea
aquel del cual provengo, ni al que aspiro. Ni siquiera el que merezco.
Un origen que como el futuro esté adelante, 
silencioso y desprevenido.

El científico es parte de una comunidad y está movido por 
valores de esa comunidad. Como cualquier ser humano, tiene 
deseos, ilusiones, ambiciones, expectativas, sesgos. Pierre Bourdieu, 
el gran sociólogo francés, llamó la atención sobre este hecho y 
analizó, de manera inteligente, el papel del científico y la estructura 
de la comunidad científica que él llama campo científico. Según 
Bourdieu, el campo científico es un espacio de lucha y competencia 
entre agentes (los científicos y las científicas) que buscan aumentar 
su capital. Al hablar de capital no se refiere a capital monetario, sino 
a tres elementos fundamentales que son la autoridad, el prestigio y 
la legitimidad. En esa competencia, se establecen reglas que pueden 
ser reproducidas o subvertidas dependiendo de la posición que 
juegue el agente específico. 

Hay oportunidades en que se desea que el tiempo pase velozmente, 
y otras en las que oramos para que se detenga en el acto. 
También hay naturalezas más precipitadas que otras, 
individuos que quieren sacar de sus casillas al tiempo, 
empujándolo hacia sí mismo, en provecho propio (…) 
y es que el tiempo siempre está en un umbral indeterminado 
de lo no acontecido, a punto de entrar en el acontecer (…).

El científico y la científica, contrario a esa visión fría que lo 
coloca en una posición «neutral», en constante afán de objetividad, 
es un ser humano integrado a un sistema y dependiente de este. 
Es esa búsqueda de capital simbólico lo que lo mueve a escoger 



469

Nerliny Carucí / Guillermo Barreto

su línea de investigación, sus estrategias de trabajo, asociación con 
determinados grupos, etcétera. Para Bourdieu, el campo científico 
es un campo de lucha donde la neutralidad es una fantasía, toda vez 
que, en dicha competencia, los agentes se inclinarán a responder 
a múltiples intereses como los derivados de quienes financian sus 
trabajos, por ejemplo.

No pueden ser neutrales el equipo de físicos que trabajaron para 
hacer dos bombas atómicas que terminaron acabando en un instante 
con cientos de miles de inocentes en Hiroshima y Nagasaki. No son 
neutrales quienes investigan en el nombre de la salud humana para 
confeccionar vacunas que son acaparadas por los países más ricos 
en un juego macabro de intereses económicos. 

Pero el científico y la científica también son seres humanos que 
pueden moverse con valores más humanistas. La sociedad no es 
estática y un cambio de racionalidad, que incluye un cambio en el 
patrón de conocimientos, un cambio en la forma y la visión con 
que se crea conocimiento científico es más que necesario. Sin duda 
que la poesía es vital en ese hacer y querer del saber. Hoy celebramos 
que un instituto de investigación como el IVIC haya honrado a un 
gran poeta con cuyas letras hemos acompañado esta columna. Hoy, 
seguimos obrando para cambiar, para revolucionar, para ponerle 
poesía a la ciencia.



Esta obra, publicada con el auspicio del Fondo Nacional 
de Ciencia, Tecnología e Innovación (Fonacit), 

de la República Bolivariana de Venezuela, se terminó 
de imprimir en Caracas, en enero de 2023.



Date con la ciencia es un libro que propaga el saber, con las narrativas, 
los refranes, los ritmos, los sabores de nuestra tierra. 

Este texto alberga pensamientos, sentimientos, palabras, luchas, 
sueños de gentes que resisten, crean y transforman, en comunidad, 
para (re)producir la vida. 

El trazo del quehacer cotidiano del pueblo investigador/innovador 
hace historia en estas hojas, compuestas por más de 100 
testimonios, experiencias y reflexiones que desafían el monopolio 
de la racionalidad moderna/colonial y hacen referencia a otro 
concepto de ciencia, otro concepto de razón. 

Date con la ciencia es una fragua de periodismo pedagógico que 
—desde la crónica literaria, la entrevista, el reportaje, la semblanza 
y las imágenes poéticas— asume el desafío de pensar los problemas 
en la encrucijada de hoy, en un verbo que es búsqueda de la ética y 
reivindicación del conocimiento, como ejercicio del pensamiento 
crítico y propositivo, comprometido con la vida.

Cada investigación, cada invención; cada lugar de lectura, de 
estudio, de debate, en esta obra —hecha en Venezuela—, habla de 
huellas que emocionan y nutren prácticas y bases teóricas para 
avanzar, en soberanía, emancipación y buen vivir. 

Darse es encontrarse, en la diversidad, en el aprendizaje, en la 
comunión, en el contexto, en la creatividad. Eso es lo que pregona 
Date con la ciencia con su canto, en este hermoso libro, que se derrama 
para la lectura, en soledad o en colectivo.


